

# الصراطالمسنقير

( في ربط الحادث بالقديم )

خقته وتدمه عطے اُوجیی





# الصلطالمسنقيرع

( في ربط الحادث بالقديم)

کتا بخا مرکز تحقیقات کامیدر شماره ثبت: ۳۹۲ تاریخ ثبت:

> نائيف المعلم الثّالث الحير محسمة دباقر الدّاماد

> > خقته وتنامه <u>ع</u>لے اُوچی



مېرىلىك مىند بالىرېن مىند، . ۲۱۰۳۱ ق

. المسراط المستطيم في وبط المدانت بالشبيع / تأليف مين محمد بالل دلداد: تصسميح و تنمايق على او جبري - تهزان مركز خطر ميزات مكترب: كتابيشان، مرزه و مركز استاد مجلس شرراي استلامي، (۱۲۸،

می و یکه ۲۸۵ هن. (میران مکتوب: ۲۰۱، علوم و معلوف اسلامی: ۲۹)

ESBN 964-6781-67-5

غهرستنويسي براسلى اطلاعك فيها.

AL-SIRĀT AL-MUSTAQĪM.

سي ع لاتيني شيد:

عربی ﴿ كَتَابِنَاتُ: صَ [ ٢٩١] . ٢٨٥. أَوْنَ

یا هلینامه: ص ( ۱۳۶۱ ـ ۱۳۶۵ بود ) گور ۱ نظسته اسلامی ۱۱ معدون و قدم ۱۱ اطب او جهی علی ۱۳۲۲ ... ، مصمع الجرایزان موکز نشر مهدات مکتوب ۱۱ به کتابها آنه موزه و مرکز استاد میلس شورای اسلامی ۱۱ دعتوان

145/1

88R 1165

AA- . TA1VA

كتابحانه ملى ايران



# الصراط المستقيم

«في ربط الحادث بالقديم»

تأليف: مير محمّد باقر الداماد

مصحح : على اوجبى

ناشر: ميراث مكتوب

با همکاری کنابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی

چاپ اول : ۱۳۸۱

تمداد : ۲۰۰۰ نسخه

شایک: ۵ ـ ۶۷ ـ ۶۷۸۱ ـ ۹۶۳ و ۹۶۳

ليتوگرافى: نبأاسكرين

چاپ: چاپخانه بنیاد اندیشه اسلامی

نشانی ناشر : تهران، ص. ب: ۵۶۹ <u>- ۱۳۱۸۵، تلفن: ۳ - ۶۴۹۰۶۱۲</u> دورنگار: ۶۴۰۶۲۵۸





تزخر خزائن مكتباتنا بالمخطوطات القيّمة التي تضمّ ثقافة ثرّة لإيران الإسلامية، و هي في جوهرها مآثر العلماء و النوابغ العظام، و تمثّل هويّننا نحن الإيرانيين. و إنّ المهمّة الملقاة على عاتق كل جيل أن يبجّل هذا النراث الثمين و يبذل قصارى جهده لإحسيائه و بسعته للتعرف إلى تاريخه و ثقافته و أدبه و ماضيه العلمي.

و رغم جميع الجهود التي بذلت خلال العقود الأخيرة لاكتشاف الكنوز الخطوطة لترات هذه الأرض و التحقيق و البحث اللذين انصبًا في هذا المضهار، و نشر مئات الكتب و الرسائل القيّمة، فإنّ الطريق ما يزال طويلاً حيث توجد آلاف الكتب و الرسائل الخطوطة المغوظة في المكتبات داخل البلاد و خارجها كما لم يترّ اكتشافه و نشره.

كما أنّ كثيراً من النصوص التراثية و رغم طبعها عـدّة مـرّات لم تَـرقَ إلى مسـتوى الأسلوب العلمي المتوخّىٰ للنشر، بل هي بحاجة إلى إعادة تحقيقها و تصحيحها.

إنّ إحياء و نشر الكتب و الرسائل الخطوطة هو الواجب الملق على عاتق الحمقة بن و المؤسسات الثقافية، و انطلاقاً من هذا الواجب بادر كلّ من مكتبة و متحف و مركز وثائق محلس الشورى الإسلامي و مركز نشر التراث الخطوط اللّذين أسّسا تحقيقاً لهذا الهدف المنشود، للقيام مما بتصحيح و تحقيق و نشر مجموعة قيّمة من النصوص التراثية الّتي خلّفتها الأجيال على مرّ الأيام، و تقديها بأسلوب علميّ دقيق إلى النخبة المنقّفة في العالم الإسلامي بعامة و المجتمع الإيراني بخاصة في حلّة جديدة و ثوب قشيب.

ددر صواط مستقیم، *ای دل!کسی گمرا*ه نیست،

تقديم به محضر

حكيم الهي:

استاد **آیصاله جولای آملی** به پاس سالها تسلاش در جبهت رشـد و

بالندكى حكمت و فلسفة اسلامي

# فهرست مطالب

| . توزده ـ سی و پک                  | مقدّمهٔ مصحّحم                                              |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>v</b>                           | [مقدّمة المصنّف]                                            |
| لمي]                               | عهد و وصيَّة [في أهتية العلم في السفر إلى العالم العة       |
| و کشف صریح]                        | إيقاظً عقليٌّ [في افتقار العلم الإلهي إلى برهان صحيح        |
| ١٣                                 | المساق الأوّل في تقدمة ما أُريد تقديمه و فيه زُرُع          |
| ما يلتصق بذلك                      | النَّزعَة الأولىٰ في أوعية الوجود و أحوال الموجود بحسبها و  |
| ١٧                                 | فصل يبتدأ منه تَأخاذ النظر في الامتداد الزماني و ما ينط به  |
| ١٧                                 | تقرير [في أنَّ الزمان ظاهر الإنَّـيَّة خفيَّ المهيَّة]      |
| <b>\Y</b>                          | ثنبية تعصيليُّ [في أنَّ الزمان موجود]                       |
| ن]ن                                | تحكيم [في بيان طريقة الحكماء في إثبات وجود الزما            |
| ، متّصل غير قارّ الذات]            | تسديدُ [ في إثبات الزمان بثبوت القبلية و البعدية و أنَّه    |
| مانية إ                            | إفصاح (في ماهيّة الزمان و التقدّم و التأخّر و المعيّة الز   |
| لـ الحركة و ليس بذي وضعٍ}          | تبيان (في أنَّ الزمان كمَّ متَّصل موجود في المادَّة بتوسَّه |
| rr                                 | إشارة [إلى أنَّ الزمان كتية الحركة و مقدارها]               |
| نفصل بالعرض]                       | سياقة [في أنَّ الزمان كمّ متَّصل بالذات و بالعرض و من       |
| كيفية كون الزمان عدداً للحركة ] ٢۴ | تلويخ استفاديُّ [إلى علَّة وجود ذات الزمان المتَّصل و آ     |

| مصباح [في علّية الحركة لوجود الزمان على نحوٍ يلزمه استعداد قبول الانقسام و علّية الزمان لكون                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحركة ذات مقدار]                                                                                                             |
| إحصاء [في الآراء الموجودة حول ماهيّة الزمان]                                                                                  |
| تذنيب [في ماهيّة الزمان عند الأشاعرة]                                                                                         |
| تشعيب [ في ماهيّة الزمان عند متقدّمة الفلاسفة و أفلاطن الإلهي]                                                                |
| إيضاح [في ماتتَّصف به الحركة بواسطة الزمان و ما يتَّصف به الزمان بالذات]                                                      |
| تفصلة فيها تبصرة [في استحالة عدم الزمان قبل وجوده أو بعده]                                                                    |
| أُسُّ قانونيٌّ [في ما يستلزمه وجوب الطبيعة بشرط شيءٍ و امتناعها لابشرط شيء]                                                   |
| عقدٌ و حلٌّ [في حلَّ الشبهة الواردة على استحالة طريان العدم بالنظر إلى ذات الزمان] ٢٦                                         |
| تنوير [في العدم بعد الوجود بعديةً زمانيةً بالنظر إلى ذات الزمان]                                                              |
| شكُّ و تكشاف [في حلَّ الشبهة الواردة على تناقض العدم الطاري و رفعه]٢٢                                                         |
| مدحضة [في حلَّ الشبهات الواردة على أنَّ عدم العدم مقابل للعدم و نوعه]                                                         |
| تذييلٌ فيه هدمٌ و تحصيلٌ (في نقد طريقة الدواني في حلَّ الشبهة الواردة على أنَّ عدم العدم مقابل                                |
| للعدم و توعه]                                                                                                                 |
| قسطاس [في تبيين الفرق بين الطبيعة و نوعه باعتبارها لابشرط و بشرط شيء]                                                         |
| وهم و إزاحة [في جواز لحاظ العـقل الطـبيعة لابشــرط و عــدم اســتلزامــه وجــودَ الفــرد دور                                   |
| الطبيعة]                                                                                                                      |
| تذكير [في أنَّ عدم العدم عدم و مقابل للعدم باعتبارين]                                                                         |
| ـل في استيناف القول في أمر الزمان على طور آخر                                                                                 |
| تمهيد [في أنَّ الزمان موجود وحداني متَّصل و بين أجـزائــه الوهــمبـة فــصولاً مشــتركةً تــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الآنات]                                                                                                                       |
| إشارة [إلى كيفية وجود الأجزاء المقدارية للمتَّصل الواحد الموجود]                                                              |
| سدُّ تُغْرَةٍ [في إثبات انقسام المتّصل الواحد الموجود خارجاً وكون أجزائه خارجياً] ٢٦                                          |
| وهم و إحصاف إ في عدم استلزم وجود أجزاء المتّصل خارجاً صحّة حملها عليه حملاً ذاتياً] ٢٣                                        |
| افتحاص و فحص [ في ابطال القول باعتبار مطلق الاتّحاد في الحمل [                                                                |

| ميزان (في معيار الحمل في الذاتيات و عدم جواز حمل أجزاه المتَّصل عليه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أساس [في الوجود و أفراده]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| إرشاد [إلى عدم اتّحاد المهيّات المتباينة في الوجود، و بيان معروض الوحدة بالاتّصال]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| إفصاح [في مناط الحمل الذاتي و الحمل بالعرض]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تذكرة [في عدم وجود الآن خلافاً للأطرف الثلاثة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فصَّ تأسيسيُّ [ في أنَّ الآن يشبه الخطَّ المستدير المتناهي]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| إشارة [إلى عدم انتهاء الزمان إلى أزل زماني محدود بالآن إلَّا في الوهم]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| -<br>تذكار [في كيفية فرض الآن في الزمان عند الشيخ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -<br>نقدٌ [ في تحليل قول الشيخ في وجود الآن و معيّة الزمان مع غيره]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -<br>استذكار [في أنّ ما يكون غير متناهي الوضع لايكون له طرف]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نِياط [ في عدم عروض الآن للزمان في الأعيان و عروضه له في الأوهام من جهة الإضافة} .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مُفحصُ تذكيريُّ [ في عدم كون انتفاء المقدار الموجود في امتداده مطلقاً انتهاءً لذلك الامتداد]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نصُّ [في انتفاء الزمان من جانب الأزل من دون أن يكون له آنٌ أوّل]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| نقارةٌ معياريةٌ (في كيفية وجود الآن بالفعل في الحركة المستقيمة و الوضعية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| إشارة [ إلى عدم استدعاء الحركة للزمان ذاتاً]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تأسيس [في ما تختلف به الحركة نوعاً]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ذنابة [في دلالة تعاند الاستقامة و الاستدارة على الاختلاف النوعي في الحركة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تنبيه و هتك [في حمل السرعة و البطؤ على الحركة المستقيمة و المستديرة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| . ي ال و مية للزمان]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| _ ، ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <br>إيقاظ (في تشبيه فعلية الآن في الزمان بفعلية النقطة في السطح المستدير)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ر = - و مي عدي عدي المراقع المراقع المراقع المركب المركب المركب المركب المركب المركب المركب المراقع ا |
| عَضَدُ شَلْقًا و فَصِيةً تحقيد إ في تعلَّد الا مان بالحركه و تقدّرها بدأ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| تذنيب [في جواب الشيخ عن الإشكال الوارد على عدم تعلَّق الزمان بكلُّ حركة]                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تغريع و ضبط إنمي تقدّم الحركة الدورية عـلى سـاير الحـركات و الجـرم الأقـصـىٰ عـلى سـاير          |
| الأجرام]                                                                                         |
| كشف و إذاعة [في حركة النفوس في الكيفيات النفسانية و الشوقية؛ و السكون بين الحركات] ٢٠            |
| تبصرة [في الأراء الموجودة حول انتهاء الزمان أزلاً و أبداً]                                       |
| تكملة [في الآراء الموجودة حول السكون بين الحركات]                                                |
| أوهام و تنبيهات إفي علّية الميل لوصول الحركة]                                                    |
| هنك و حكومة [ في إبطال كون اللامماشة حاصلة في الزمان الحاصل بعد المماشة على أن يكون              |
| طرف زمانها آن المماشة]                                                                           |
| شكّ و إفشاء [في عدم تطرّق السكون إلى الحركات الفلكية]                                            |
| وضعُ استنكاريُّ [في الآراء الموجودة حول تخلخل السكون بين الحركات] 5-                             |
| ل فيه يستقصى النظر في الآن السيّال و تحلّ شكوك قيلت في أمر الزمان و الآن ٨٠                      |
| مدخل [في حقيقة الآن بمعنى الطرف الوهمي]                                                          |
| -<br>توطئة (في الحركة القطعية و التوسّطية]                                                       |
| إيناس [في النقطة الفاعلة للخطِّ و المتوفِّمة فيه و تأخِّر الحدود الثلاثة عن وجود الجسم] ٢٠       |
| إذاعة (في ما يكون مع المنتقل المتحرّك مادام بقي الانتقال]                                        |
| ذكرُ فيه تشييدُ [في أنَّ الآن السيّال يفعل بسيلانه الزمان و لايوجد من حيث هو آن مرّتين] ١٢       |
| تنبيه إفي الممتدّ و المتّصل من الزمان و الحركة. و حـقيقتهما عـند جـمهور الحكـما. و عـاتـــ       |
| المتكلَّمين]                                                                                     |
| إشارة [إلى حدوث أمر ممتدّ في الذهن بسبب استمرار الحركة التوشطية و الآن السيّال] 47               |
| وهمُّ و هتيكةٌ [في بطلان القول بأنَّه لايوجد في الأعيان من الحركة و الزمان إلَّا التموتمط و الآز |
| السيّال]                                                                                         |
| شكَّ و تحقيق [في ردَّ شبهة وقوع الحركة و السكون في الآن]                                         |
| عقدة و حلّ [في أنّ الحركة لا وجود لها إلّا في العاضي أو المستقبل]                                |
| و هرُّ و ازاحةً آ في حداز اتّصال الحركة الباضة بالبينقلة [ ٧٧                                    |

| دهما مطلقاً] ٨            | إماطةُ ربيةٍ [في عدم استلزام عدم الماضي أو المستقبل في الآن عدمَ وجو      |
|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <b>/</b> 4                | دفاعٌ وهم [في أقسام الحركة و الموجودة منها عند الشيخ و بهمنيار]           |
| ِ الاتَّـصالِ و الانـغصار | استصباح ً في عادّ الزمان و تقدّره بالحركة و تسقدّر الحسركة بـــالزمان؛ و  |
| <b></b>                   | نيها]                                                                     |
| ٠٣                        | ذيل [في الآراء الموجودة حول حدّ الآن]                                     |
| ٠                         | شكوك و أوهام [في إبطال حجيج النافين لوجود الزمان]                         |
| ۸۶                        | ذكرٌ فيه إشارات [في جواب الشيخ عن حجج النافين لوجود الزمان]               |
| <b>M</b>                  | تلخيص فيه تأييد [ في تلخيص كلام الشيخ في إثبات وجود الزمان}               |
| زي]١٩                     | وهم و إيماء [في وجود الزمان عند أبي البركات البغدادي و فخرالدين الرا      |
| ١٠                        | شكَّ و إشارة [ في أتحاء العدم للآن]                                       |
| ، به في نفي الوجود عر     | وهم و تحقيق (في إبطال توهّم أنّ الآن نفس نهاية الزمان و تشبّت الرازي      |
| ١٠                        | الأطراف]                                                                  |
| ١٣                        | تذييل [ في ما يطلق عليه الخطِّ و السطح، و النقطة و الآن باشتراك الإسم].   |
| ١٣                        | حكومة و ردع [في مفايرة وجود السطح و الخطُّ و النقطة لما هي حدوده]         |
| ر الذات من جهة مقارنة     | استيقاظ ( في اتّصاف الزمان بقرار الذات و عدمه و اتّصاف الحركة بعدم قرا    |
| ۱۶                        | الزمان]                                                                   |
| ن الزمسانيات و الأشسيا.   | سل في تحقيق معاني الدهـر و السـرمد و بــيان مـتى الأشــياء و الفـرق بــيز |
| ١٧                        | الغير الزمانية                                                            |
| انیات}۱۷                  | شرطيّة أسرار [في انحصار وجود الامتداد و الاستقرار و مقابلاهما في الزم     |
| ١٩                        | مِنهَل [ في مقولة مثى عند الشيخ]                                          |
| ١٩                        | جمع و تفريق [في أقسام الأين و المتنى و عوارضهما الجامعة و الفاصمة].       |
| ٠٠١                       | ذنابة [في تبيين ما ذهب إليه الفارابي في المني ]                           |
| ٠٠٠                       | استشهاد [في اتصاف الزمانيات بالوقوع في الزمان خلافاً للثابتات]            |
| ١٠٢                       | هداية و تحصيل [في متى الزمان و الأمور الفير الزمانية]                     |
| 1.5                       | تأبيدٌ تنصيصةً (في مناليا حين تمالي عند الثيرة بي الفايل )                |

| دعامةً تنويريةً [في تعريف الزماني و غير الزصاني، و بسيان كسيفية صعبّة صا ليس بسزماني صع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الزمان}ادران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مشكاة فيها مصباح إفي الزمان و الدهر و السرمد]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| نزييتُ وهم و إزالةُ شُكٍّ [ في نقد ما ذهب إليه الرازي في الدهر و السرمد] ١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بسطً و إحكَّامٌ [في نقل عبارات الشيخ و بـهمنيار و السحقَّق الطـوسي فـي الزمــان و الدهـر و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| السرمد}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ظنَّ و استنكار [في نقل كــلام شــارح الإشــارات و صــاحب الإشــراق فــي الزمــان و الدهــر و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| السرمد]ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أوهام و تزييفات [في نقد ما ذهب إليه طائفة من قدماه الفلاسفة و القبصري في الدهر] ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ذكر و إفادة [في أقسام المعيَّة الزمانية]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -<br>إيقاد و إنارة [في الآراء الموجودة حول أقسام المعيّة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -<br>تفسير [في تبيين كلام أميرالمؤمنين،ﷺ: «مع كلّ شيء لابمقارنة»}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مُحاجَةً برهانيةً فيها مَحجَةً شعشعانيةً [في إقامة البرهان على وجود الدهر و السرمد و إبطال رأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المنكرين]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تذكرة و هداية [في تعالى الواجب و الجواهر المفارقة عن أفق الزمان]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| زيادةُ هدايةٍ [في علَّمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| زيادةُ هدايةِ [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| زيادةُ هدايةِ [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| زيادةُ هدايةٍ [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]<br>تشبيه و تمثيل [في علم الواجب و الجواهر الصقلية بالزمانيات دفيمةً واحدة معاً ببالترتيب لا<br>بالزمان]<br>كشفٌ و شرع [في أنّ الحكماء إنّما ينفون عن العبداً الأوّل تحوّ العلم لا شيئاً من المعلومات} ١٣١<br>تقرير و بسط [في نقل عبارات أرسطاطاليس و الشيخ و المحقّق الطوسي في علمه تعالى]. ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| زيادةُ هداية [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| زيادةُ هداية [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني] تشبيه و تمثيل [في علم الواجب و الجواهر المقلبة بالزمانيات دفيعةً واحدة معاً بالترتبب لا بالزمان] كشفٌ و شرح [في أنّ الحكماء إنّما ينفون عن المبدأ الأوّل تحوّ العلم لا شيئاً من المعلومات] ١٣١ تقرير و بسط [في تقل عبارات أرسطاطاليس و الشيخ و المحقّق الطوسي في علمه تعالى] ١٣٣ مخلص و حكومة [في أنّ الحكماء ذهبوا إلى كون علمه تعالى بجملة الموجودات علماً بسيطاً عقلياً غير زماني خلافاً لما نسب إليهم الغزالي و أترابه)                                                                                                                                              |
| زيادةُ هداية [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| زيادةُ هدايةٍ [في علمه تعالى بجملة الزمانيات علماً غير زماني]  تشبيه و تمثيل [في علم الواجب و الجواهر الصقلية بمالزمانيات دفيعةً واحدة معاً بمالترتيب لا المادات المادات المادات المادات المادات المادات المادات أو شرع [في أنّ الحكماء إنّما ينفون عن العبداً الأوّل تحوّ العلم لا شيئاً من العملومات] ١٣١ تقرير و بسط [في تقل عبارات أرسطاطاليس و الشيخ و المحتّق الطوسي في علمه تعالى]. ١٣٢ مخلص و حكومة إفي أنّ الحكماء ذهبوا إلى كون علمه تعالى بجملة الموجودات علماً بسيطاً عقلياً غير زماني خلافاً لما نسب إليهم الغزالي و أترابه ].  ١٣٢ إحصاف [في ما ذهب إليه الشيخ في التعليقات و خاتم الحكماء في نقد المحصّل في علمه تعالى |

| إيهام و تبيين [في عدم تخالف مذهبي و معتقد المحقّق الطوسي في نسبة الزمانيات و حامل محلّ             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الزمان إلى الزمان]                                                                                 |
| وهمُ وكشفُّ [في أنَّ معلوماته زمانية و العلم بها غير زمانية و مع ذلك وجودها في الأعيان نفسر        |
| معلوميتها، و في العلم المتقدّم على الإيجاد ]                                                       |
| زيادةً كشفٍ و إيقانٍ [في تقدّم ذات البــاري و وجــوده و عــلمه عــلى الحــوادث الزمـــانية تــقدّم |
| سرمدياً}                                                                                           |
| نصُّ و رصُّ (في تقدّم الباري عند الشيخ و الفارابي و أرسطاطاليس و الســهروردي و المــحقّة           |
| الطوسي و الرازي]                                                                                   |
| استيثاق فيه ميثاق [ في أنَّ تقدّم الباري و معيّته خارج عن الأقسام التي أذعنت به الفلاسفة} ٥٣ ا     |
| فصل في تحقيق الأزل و الأبد و البقاء و السرمدية، و تحصيل تناهي الامتداد الزماني ۵۳                  |
| دعامةُ استنتاجيةُ [في الدوام الزماني و الغير الزماني و مقابلَيهما]                                 |
| تبصرة و إرشاد [إلى السرمد و الدوام السرمدي]                                                        |
| تلويح [إلى الحدوث و القدم الذاتيين]                                                                |
| إيماض [في أقسام الأزل و الأبد]                                                                     |
| اقتصاص [في ماهّية الأزل و الأبد عندالحكماه و المتكلّمين]                                           |
| حكاية فيها دراية إفي أراء الحكماء و الأشاعرة و الكعبي و الفنزالي حــول اتــصاف البـــاري و         |
| الممكنات بالبقاء]                                                                                  |
| إشراقُ عقليُّ [ في استدلال أرسطاطاليس على تعالى الباري عن أفق الزمانيات] ٥٩.                       |
| استيناس (في تعالى صفات الباري عن صفات العمكنات                                                     |
| تبصيرُ تنبيهيُّ [في تنزَّه الباري عنّا يصف به الواصفون]                                            |
| ضابطٌ تفصيليٌّ [في أنحاء أسامي الله تعالى وكونها توقيقيةً                                          |
| تمهيدٌ تذكيريُّ [في وعاء وجود الزمان بهويّته الاتصالية و الحركة القطعية التوسّطية] ۶۲              |
| استبصار [في ما يلزم من عدم تحقّق الحركة القطعية في الأعيان]                                        |
| ظلمةً وهمٍ و إلاحةً إزاحةٍ [في ردّ ما توهّمه الغيلاني و الرازي من عدم تحقّق الحركة القطعية فم      |
| الأعبان]                                                                                           |

| 155                                          | تسديد إفي الحركة التوسّطية و القطعية ]                                      |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١۶٨                                          | تأبيد [في ما يريد به الشيخ من وجود الحركة في طبيعيات الشفاء]                |
| نسم منهما في الأذهان}154                     | تكملة إني وجود الزمان الممتدّ و الحركة القطعية في الأعيان و ما يرة          |
| 14                                           | تسجيل [ في وجود الممتدّ المتّصل من الزمان و الحركة من الأعيان] .            |
| لآن السيّال] • ١٧٠                           | نكتة [في أنَّ الراسم للزمان الممتدَّ و الحركة في الذهن هو التوسَّط و ا      |
| لا تعاقب بين أجزائه و لا بين                 | إنارةً تبصيريةً [في أنَّ الزمان واحد شخصي موجود في وعاء الدهر و             |
| 141                                          | الزمانيات}                                                                  |
| ير قبارُ الذات بساعتبار أفسق                 | تنظيرُ استشهاديُّ [في أنَّ الزمان قارَّ الذات باعتبار وعاء الدهـر و غـ      |
| 177                                          | وجوده]                                                                      |
| الحكم على الزمان الماضي                      | إشارةً ملكوتيةً [في بيان مرجع العدم و العدم الطاري: و عدم جواز              |
| ١٧٣                                          | بالعدم على الإطلاق]                                                         |
| <ul> <li>أزلاً و أبداً و إشاكاذبة</li> </ul> | كلمةٌ عقليةٌ [في مفاد المطلقة العائمة و سرّ قبولهم إنَّمها إمَّا صادقا      |
| 174                                          | دائماً]                                                                     |
| إدراكية عين وجود تبلك                        | نقاوةً عرشيةً { في أنَّ علمه تعالى سالموجودات العينية و الصور الإ           |
| 140                                          | الموجودات في الأعيان و عين تلك الصور في الأذهان]                            |
| ب الحوادث الزمانية بالقياس                   | استبصارٌ عقليٌّ [في اجتماع أجزاء الزمان في الوجود معاً و عدم تعاقد          |
| ١٧٨                                          | إلى الواجب تعالى]                                                           |
| بترتبأ و عدم جريان حكم                       | وهم و إزاحة [في ردّ توهّم عدم كنون أجنزاء الزمنان تندريجياً و م             |
| 174                                          | التطبيق]                                                                    |
| و الحركة في الأعميان ليس                     | إشراقٌ برهانيٌّ [في أنَّ الأن السيّال و التوشط الموجودَين من الزمان         |
| ١٨٠                                          | أزليين و كذلك الحوادث البادّية ]                                            |
| ۱۸۲[                                         | شكّ و تحقيق [ في إبطال توهّم تناهي الزمان و الحركة في جانب الأبد            |
| ١٨٥                                          | حكومة { في إثبات عدم التنافي بين المسبوقية في الحركة و الأزلية }            |
| ه، و كيفية تقدّم الباري على                  | صديعُ نورٍ عفليٍّ لِصَدْعِ غُيومٍ وهميةٍ { في أَزَلية الزمان و أبديته و قدم |
|                                              | to to the first                                                             |

| حكومة { في إبطال إنكار المتكلِّمين لوجود الزمان و تقدّم الذاتي لأجزاء الزمان و تقدّم عدم الشيء     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| على وجوده ذاتاً]                                                                                   |
| استقصاءً فلسفيٌّ {في الأمور التي في الزمان و النسي ليست فسيه؛ و فسي المسعيَّة الزمسانية و الغسير   |
| الزمانية]                                                                                          |
| استصباح [في المعاني الثلاثة للحدوث و القدم]                                                        |
| حكمةً إلهيةً [في حدوث الممكنات حدوثًا دهريًا و أقسامه الثلاثة]                                     |
| مصباحٌ عقليٌّ [في كون تقدّم الباري على أي شي. كان سرمدياً من جهة الوجود و ذاتياً من جهة            |
| الْعَلَيْة)                                                                                        |
| تبصيرُ تفريعيُّ [في معنى «هو الأوَّل و الآخر» غير ما ارتسم في أكثر الأذهان و غـير مــا حــصّــا    |
| الحكماه]                                                                                           |
| خصومةً جدليةً على أُسلوبٍ برهانيّ [في تقدّم الواجب على الزمـان. بــل عــلى العــالم كــلّه تــقدّم |
| سرمدياً]                                                                                           |
| استشهاد و استغراب ( في عدم كون وجود الزمان و عدمه في الزمان ] ٢٠٢                                  |
| تسويةً برهانيةً فيها حكمةً ربّانيةً [في عدم جواز وقوع شيء في عدم الزمان يتوسّط بين الباري و        |
| الزمان. و جواز وڤوع زمانيين بينهما قسطٌ من الزمان في مكان واحد]                                    |
| اقتصاص و حكومة إ في حدوث العالم و قدمه عنه أبرقلس، أرسطاطاليس و أفلاطن، و ما ذهب إليا              |
| الفارابي و السهروردي في اختلاف الحكماء فيه]                                                        |
| ذيل [في المعاني الثلاثة للمحدّث و مصاديقه]                                                         |
| ختام إفي أنَّ الزمان من الأمور الضعيفة الوجود؛ و محسوس لنا من وجه و معقول من وجه؛ و ليسر           |
| بعلَّةٍ لشيءٍ من الأشياء]                                                                          |
| النزعة الثانية من المساق الأوّل من كتاب الصراط المستقيم في أنحاء الحدوث الزماني ٢٣٣                |
| فصل في أتواع الحدوث الزماني و تحقيق ما عليه الأمر فيها                                             |
| إشارة [إلى الأنحاء الثلاثة لوجود الشيء الواحد الزماني و عدمه]                                      |
| شكٌّ وهميٌّ و فحصٌ حِكميٌّ [في رفع ثوهَم أنَّ وجود الشيء أو عدمه إمّا أن يحصل يسيراً يسيراً أو     |
| دفعةً واحدةً}                                                                                      |

| تبيان [في البرهان على تثليث وجود الشيء أو عدمه على سياق ما في الشفاء]                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تنبيه [في ما يقع فيه الحصول الدفعي و التدريجي و الزماني]                                       |
| توضيح [في الأنحاء الثلاثة للحادث الزماني و الفرق بينه و بين الحادث الدهري و الذاتي] . ٢٢٠      |
| استقراء (في مصاديق الحصول الدفعي و التدريجي و الزماني}                                         |
| تذكير [في وجود الآن و عدمه، و تشبيهه بالنقطة]                                                  |
| عقدة و تعقيد [في شبهة لزوم الطفرة على ما قـاله أقــليدس الصــوري فــي أُصــول الهــندسة و      |
| حلَّها}                                                                                        |
| تنوير و حلَّ [ في ماهيَّة الطفرة و حلَّ شبهة لزوم الطفرة التي توهَّمها أقليدس الصوري] ٣٥٠      |
| تشكيك و خَسْم [في حلَّ الشبهة المتوهَّمة عند حركة الخطُّ المقاطع إلى الخطُّ المماسُّ للـدايـر، |
| تدریجاً]                                                                                       |
| تذكار [في حلّ الشبهة الواردة في أمر منطقة البروج]                                              |
| تنمَّة [في نقل ما ذكره الشيخ إبطالاً لشبهة الدحرجة و دفع ما تشبَّث به الرازي فيها] ٢٠          |
| صل في كيفية تلبّس المتحرّك في زمان الحركة بالمقولة التي فيها الحركة                            |
| مدخل                                                                                           |
| الثعليقات و الحواشي                                                                            |
| تصوير نسخ خطَّى                                                                                |
| - فهرستها ۲۲۰                                                                                  |
|                                                                                                |

### مقدّمة مصحّح

بـه نـام أن كـه ايـن ايـوانِ دلكش شـــد از پــرگارِ تـقديرش مـنقَش

جریان پُربار و بالندهٔ فلسفهٔ اسلامی در طول حیات خویش فراز و نشیبهای فراوانی داشته است. تقابل رویکردهای فلسفی مشائی و اشرافی در کنار تعارض و هماوردی با نحلههای کلامی اشعری و معتزلی، و نگرشهای ذوقی عرفانی در تکامل، استحکام و نظام بخشی فلسفهٔ اسلامی نقش عمده ای داشته اند. در این میان جایگاه دو مدرسهٔ فلسفی خاص در دو منطقهٔ جغرافیایی؛ یعنی مدرسهٔ فلسفی اصفهان با اندیشمندان سترگی چون: میرداماد او شماری از شاگردانش نظیر: میرسیّد احمد علوی و مدرسهٔ فلسفی شیراز با متفکّرانی مانند: جلال الدین دوانی، صدرالدین دشتکی، غباث الدین دشتکی و صدرالمتألهین شیرازی حایز اهمیّت است.

۱. از آنجاکه در مقدّمهٔ دوکتاب تقویم الإیمان و جذوات و موافیت بتفصیل به شرح حال مصنّف پرداخته ایـم. برای آگاهی دفیق در این باره شـما را بدانجا ارجاع می.ده.یم.

رهاورد فرخنده و نهایی این دو مدرسه، دو نظام فلسفی تنومند «حکمت یمانی» میرداماد و «حکمت متعالیهٔ» صدرالدین شیرازی است که نمایانگر اوج جریال فلسفهٔ اسلامی میباشند. این دو نظام فلسفی شباهتهای فراوانی با هم دارند و تفاوتهایی. به تعبیر دقیق تر «حکمت یمانی» سرچشمهٔ «حکمت متعالیه» و «حکمت متعالیه» و «حکمت متعالیه» به شمار می آید.

### حکمت یمانی ٔ

میرداماد بر این باور بود که نظامهای فلسفی پیشین علی رغم تمامی ارزشها و برجستگیها، خام و نامستوی اند. از این رو، در صدد برآمد تا نظام فلسفی ای را پی ریزد که توانایی لازم برای تفسیر هستی و سازگاری و هماوایی با تعالیم شیمی را داشته باشد.

ساختار و شاکلهٔ حکمت یمانی میرداماد بر عناصر متعدّدی استوار بود که اهم آنها عبارتند از: ۱. حکمت مشًا ۲. حکمت اشراق ۳. باورهای کلامی ۴. آموزهها و تعالیم شیعی.

او در جای جای آثارش از جمله اثر حاضر به دیدگاههای ابن سینا، شیخ اشراق، خواجه نصیرالدین طوسی، جلال الدین دوانی و فخر رازی استناد کرده و به تحلیل و نقد آنها پرداخته و گاه از آیات و روایات نیز مدد جسته است.

میر در غالب آثار فلسفی اش از نظریات حکمای یونان نیز یاد کرده و در تشریح مباحث از دیدگاههای فلسفی و شیوههای تحلیل آنها بهره برده است. ۲

۱. این نامی است که میر از حدیث نبری «الایسان بمانی و الحکمة بمانیة» افتیاس و بر نظام فیلسفی خویش.
 نهاده است.

r. به عنوان مثال در مقدّمة اتر حاضر ص r جنين مىگويد: «بلغى إليكنم... عبلى طريقتَى الفبلسفة اليونانية و العكمة اليمانية.ه

شاخص ترین عنصر حکمت یمانی، عنصر کشف و شهود و تجربه های درونی و ذوقی است. او بشدّت شیفتهٔ حکمت اشراق بود و همچون سهروردی بیش از برهان صحیح بر کشف صریح تأکید داشت و معتقد بود سالک بدون این دو بال نمی تواند بر بلندای عرصهٔ معارف الهی صعود کند و حقایق را آن گونه که هست درک کند. امّا آن گاه که جامع برهان و عرفان شد، هر وجودی را مستغرق در ذات ربوبی و هر کمالی را فانی در کمال الهی خواهد یافت. خواهد شنید آنجه همیج گوشی نشیده و خواهد دید آنجه همیج گوشی نشیده و خواهد دید آنجه همیج

میر در سطور پایانی نزعهٔ اولی اثر حاضر تصریح دارد: هـرکـه جـویای درک حقیقت است، باید از میزان طبع مستقیم و معیار ذوق سلیم برخوردار بوده و به جانب بدن و عالم طبیعت التفات ننماید.

سپس در ادامه به نکتهٔ بسیار مهتمی اشاره میکند و آن اینکه هرگاه هنگام مطالعهٔ مباحث این کتاب، در درك مقاصد و اذعان به حقّ با مشکل مواجه شدید، از این سنّت و قاعدهٔ عقلی بهره برید که باید از سرزمین طبیعت مهاجرت کرد و با دشمنان عقل یعنی وهم و خیال در ستیز بود... و بهجت جسدانی و نُدَّات مزاجی را حقیر شمود تا بتوان به جهان برتر و محضر ربوبی پیوست. در چنین فضایی عقلِ تو آماده می شود تا در جوی علم الیقین شناکند و به ساحل حقّ البقین برسد.

به دیگر سخن: او راه دل و کشف و شهود را نه راهی در عرض ِ راه عقل و برهان، بلکه عین آن میداند.

نکتهٔ جالب توجه اینکه علی رغم نقش چشمگیری که ابین عربی در تدوین و شکوفایی عرفان نظری داشته، در بسیاری از آثار وی چون: القسات، تقویم الإیسان، نبدس الفیاه، جذوات و مواقبت و اثىر حاضر نشانی از آرا و اندیشههای ابن عربی نمی بابیم.

میر در مقولههای مختلف فلسفی دیدگاههای خاصی دارد که باعث شده نظام

فلسفی اش از دیگر نظامها و رویکردهای فلسفی متمایز باشد. او دربارهٔ موضوع فلسفی، مقولات، وجود و ماهیتِ حرکت و اقسام آن، زمان، حدوث و قدم، ربط حادث و قدیم، علم پیشین الهی، نظریه شمل، جبر و اختیار، و تناقض سخنانی خاص دارد که به اجمال در اثر گرانسنگ تقویم الإیمان به عمدهٔ آنها پرداخته و به شاگران خویش و دوستداران اندیشه و خرد عرضه کرده است.

### موضوع و مباحث اثر حاضر

متأشفانه صراط مستقیم نیز همانند بیشینهٔ آثار مصنّف اناتمام ماند و علی رغم تصریح وی در مقدّمه به اینکه این اثر حاوی «وصیّه» چند «مساق» و «تختمه» است، تنها توفیق طرح «وصیّه» و بخشی از مباحث «مساق اوّل» را یافت و از ادامه بازماند.

او در صراط مستقیم در پی تحلیل و تبیین چگونگی ارتباط میان حادث و قدیم است. چه بنابر اصل مسلم فلسفی ضرورتِ سنخیت و همگونی علت و معلول، نمی توان علّتِ هستی را قدیم و هستی را حادث دانست، بلکه باید یا هر دو قدیم باشند و یا هر دو حادث که هر یک محذورهایی را به همراه دارند. میر برای پاسخ به این پرسش از مبانی فلسفی و طبیعی چندی بهره جست که مهمترین آنها نظریهٔ دحدوث دهری است.

اساساً در میان تمامی نظریات فلسفی میر، آنچه باعث شهرت و آوازهٔ وی گردید و از اهمّیت خاصّی برخوردار است، همین نظریهٔ ابداعی و حدوث دهری، است که یکی از شاهکارهای فلسفی به شمار می آید و با مباحث متعدّدی چون حرکت، زمان و علم الهی در ارتباط است.

 <sup>.</sup> مراى آگاهى دقيق از فهرست آبار و دستنوشتها و الحلاعات كتابشناسى مربوط به ميرداماد ر. ك: نفويم الإيسان.
 صص ۱۹۲، ۱۹۳ مقدمه جذوات و مواقيت و حكيم استرآباد.

او در بسیاری از آثارش سعی کرد تا تصویر درست و روشنی از این قضیه ارائه دهد و با براهین متعدد آن را به اثبات برساند؛ و به دلیل حساسیت و اهمیت بحث، و تفسیرها و تحلیلهای انحرافی کوته فکران توصیه می کرد که:

ولاتينحوا النظر في مطالب كتابي هذا للجهلة أو المتفلسفة الذين لا لا يوثق لهم بنقاء السرّ و سلامة الذوق و علوّ الهمّة و تموقد الفطرة و استقامة الفطنة و لا للهمج الرعاع من الذين انصرفت همّ نفوسهم عن ضوب سلوك الطريقة العقلية و دخول المدينة الروحانية و تطواف كعبة الملكوت مع الملأ الأعلى و استقبال شطر مسجد حرام الكمال و هو الرجهة الكبرئ إلى تدبير مُدن الأبدان المُظلِمة الفاسدة المستحيلة الهالكة و اقتناء شهواتها و تحصيل آمالها و لذاتها و تسليط الناسوت على اللاهوت و تصيير النفوس أسارى الأجساد و عبيدها و جعل الأسر في جيدها لا مخفقة عنها أوزار الطبيعة و لا مُذهبة ظُلَمها بأنوار الشريعة، لا هم بمعزل عن تقية الموت و لا بمعزل عن تقية الموت و لا بمعزل عن تقية الموت نشاتة للأكياد؛ فاهجروهم و اصبروا صبراً جميلاً و لا تعدوا الضاق عليهم بخيعاً و المنات للهم بحيعاً و المنات لله منات الله مرجعهم جميعاً و المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات المنات للهم بحيعاً و المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات المنات المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات المنات المنات الله مرجعهم جميعاً و المنات الم

مير در اثر حاضر به دشواري، عمق و غموض اين نظريه چنين اشاره كرده است:

و أمّا إثبات البداية له على المعنى المحصّل الذي ستيناه الحدوت الدهري فدقيق غامض لم يتعرّفه الجمهور لدقته و غموضته؛ و إنّ معلّم الفلسفة المشّائية و من تأخّر عنه إلى يومنا هذا لفي غفلة عنه لمحوضة عقليته و شدّة ارتفاعه عن الوهم؛ و أيم الله إنّه لَمِن أمّهات المسائل و عريصاتها ولكن يعسر إليه بلوغ الطبيعة الوهمية بنقيصاتها؛ فصقالة الجوهر القابل لفيض العقل إنّما إكسيرها وفض البدن الفليظ السابل لفطرة النفس ﴿وَزَ ذٰلِكَ فَهُلُ اللّهِ يُوتِيهِ مَن يَضْاءٌ وَ اللّهُ ذُو الفَصْل

۱. اثر حاضر، ص ۱۲.

### المَظِيم﴾. " `

در اینجا خالی از فایده نخواهد بود، به اجمال دربارهٔ این نظریه سخن بگوییم:
یکی از مسائل جنجالی و بسیار کهن فلسفی، مسئلهٔ حدوث و قدم هستی است.
در طول تاریخ، هماره متکلمان و فیلسوفان در این مسئلهٔ بنیادی با هم نزاع و مجادله
داشتند. تصوّر متکلمان از حدوث و قدمْ محصور در حدوث، و قدم زمانی بود. از
دید آنها حادث به موجودی اطلاق می شد که مسبوق به عدم زمانی باشد و قدیمْ
موجودی بود که مسبوق به عدم زمانی نباشد؛ و بدین ترتیب حقّ تعالی را قدیم
زمانی و ماسوای او را حادث زمانی می انگاشتند. حکیم گنجوی در مثوی بسیار
جلّاب مخزن الأسراد در این باره می گوید:

کآب نخوردند ز دریای جود در رو این خاک غباری نبود لعبتی از پرده به در نامده قطرهای افکند ز دریای خویش گشت روان این فلک آبگون

پسیشتر از پسیشترانِ وجود در کفِ این مُلک یساری نبود وعمدهٔ تساریخ بسه سر نامده فیضِ کُرم کرد مواسای خویش حالی از آن قطره که آمد برون

در مقابل، فلاسفه عالم امکان را قدیم زمانی می دانستند و معتقد بودند که حدوث آن از نوع حدوث ذاتی است؛ و تقدّم واجب بر ممکنات همانند تقدّم هر علّت تامّه ای بر معلولش تقدّم ذاتی است، نه زمانی. چه پذیرش حدوث زمانی عالم به معنای فرض زمانی است که در آن زمان عالم نبوده، اشا خالق هستی وجود داشته؛ و این مستلزم تخلخل زمانی در افاضهٔ وجود و خلق و آفرینش، و منافی با صفات کمالیهٔ حقّ تبارک و تعالی و ... است.

این سرآغازی شد برای مجموعهای از نزاعها و مشاجرههای شدید میان حکما و

۱. اثر حاضر، صص ۲۱۴ ـ ۲۱۳.

متكلّمان. متكلّمان حكما را تكفير مىكردند و حكما متكلّمان را تجهيل.

میرداماد در این میان همچو فارابی اندیشهٔ جمع میان این دو رأی را در سر میهروراند و قصد داشت تصویری از حدوث و قدم ارائه دهد که با مضامین دینی هماوا باشد و سرانجام با ابداع نظریهٔ ۵حدوث دهری، غائله را پایان داد:

دهرى أبدا سيّد الأفاضل كذاك سبق العدم المقابل بسابقية له فكّسية لكنّ في السلسلة الطولية \

او بر این باور بود که موجودات عالم هسنی دارای سه ظرف و به تعبیری سه امتداد می باشند:

١. زمان: ظرف موجودات مادّى كه دائم در حال تغيير و تغيّرند.

٢. دهر: وعاء مجرّدات و عقول (= اعيان ثابته يا مُثُل افلاطوني).

۳. سرمد: ساحت وجود واجب تعالى و صفات او.

امًا از آنجاکه این سه عالم در طول یکدیگرند و هر یک بر مرتبهٔ دون خود احاطه و اِشراف دارد، لذا باید زمان، دهر و سرمد را به عنوان روابط و نسب میان موجودات تعریف کرد.

بنابر این:

١. زمان: يعنى نسبت متغيّر با متغيّر.

٢. دهر: يعني نسبت ثابت (= موجودات مجرّد) با متغيّر (موجودات مادّي).

٣. سرمد: يعنى نسبت ثابت (= ذات واجب الوجود) با ثابت (= اسما و صفات الهي).

بدین سان همان گونه که هر یک از مادّیات در حدّی از حدود سلسلهٔ عرضیهٔ زمان موجود نبوده و بعد در حدّی دیگر موجود شده و در نتیجه مسبوق به عدم

١. شرح غرر الفوائد، ص ١١٣.

واقعی زمانی می باشند، در سلسلهٔ طولی سرمد، دهر و زمان نیز موجودات در هر مرتبه، مسبوق به عدم واقعی در مرتبهٔ بالاتر می باشند ـ نه برعکس ـ یعنی موجودات زمانمند مسبوق به عدم واقعی سرمدی می باشند.

بنابر این، گر چه ماذیات آغاز زمانی ندارند، امّا از یک آغاز فرازمانی ـ موسوم به دهر ـ برخوردارند. به دیگر سخن: هر چند عالم مادّیات ـ آن گونه که حکما معتقدند ـ قدیم زمانی است، امّا حادث دهری نیز هست.

بدین ترتیب، دو نوع حدوث دهری و سرمدی به انواع حدوث، و دو قسم تفدّم دهری و سرمدی به اقسام تقدّم افزوده شد.

میر در اثر حاضر، تفاوتهای حادث زمانی، حادث ذاتی و حادث دهری را این گونه تحلیل کرده است: حادث زمانی ـ یعنی موجودی که زمانِ وجودش مسبوق به زمان عدمش باشد ـ سه گونه است:

۱. حادثی که به یکباره در آنی از آنات از سوی علّت موجود می شود. بی شک وجود این حادث یا آغاز حدوثش منطبق بر همان آن است، مانند وصول به حدود مسافت، رسیدن متحرّک به مقصد حرکت، تماس، سکون و انطباق دو دایره بر هم. ۲. حادثی که در مجموعهٔ زمان معیّن از سوی علّت موجود می شود؛ به گونهای که بتوان به ازای هر جزء از زمان، جزئی از حادث را لحاظ کرد. به دیگر سخن: هر جزء از اجزای حادث در جزئی مشخص از زمان یاد شده تحقّق می یابد؛ مانند حرکتهای قطعیه.

 ۳. حادثی که در مجموعهٔ زمانی نامشخص از سوی علت موجود می شود؛ به گونه ای که تمامی اجزای آن حادث در تمامی اجزای زمان یاد شده محقّق باشد؛ مانند حرکتهای توسطیه.

امًا حادث دهری. بتمامه و به یکباره از سوی علّت افاضه می شود، نه در زمان یا آن. از این جهت، حادث دهری و حادث ذاتی مشترکند. تفاوت این دو در آن است که حادث دهری مسبوق به عدم خارجی است، و به یک باره از سوی علّت در دهر موجود می شود. در حالی که حادث ذاتی، دوام دهری دارد نه دوام ذاتی. یعنی پیوسته از سوی علّت، وجود به او افاضه می شود. ا

میر در یکی از حواشی خود به مطلب جالبی اشاره میکند:

از اتّفاقات بسیار لطیف آنکه شب پنج شنبه ۱۹ ماه رجب سال ۱۰۰۶ ه. ق یکی از علمای بزرگ را در خواب دیدم.

به او گفتم: ينابر آنچه تحقيق كردهام، حادث بر سبه قسم است: تدريجي الحدوث، دفعي الحدوث، زماني الحدوث.

اوگفت: این تفسیم دربارهٔ وجود درست است، امّا در مورد، عدمِ شیء واحد، حدوث تدریجی معقول نیست. ۲

گفتم: حدوث دفعي نيز معقول نيست... بنابر اين، عدمٍ شيء زماني، تنها زماني است.

### نثر صراط مستقيع

نثر اثر حاضر همانند دیگر آثار مصنّف بسیار مغلق و پیچیده است. به حدّی که برخی مبالغه آمیزانه گفتهاند:

مسراط مستقيم ميرداماد مسلمان نشنود، كافر نبيناد

همان گونه که در مقدِّمهٔ دوکتاب نقویم الإیمان و جذوات و مواقیت نیز بتفصیل در این باره سخن گفتیم، علّت این گونه نگارش، فضای سیاسی اجتماعی حاکم بر آن دوره است. چه گرایش عامِّ علما و نیز اقبالِ جملهٔ سلاطین صفوی به سوی دانشهای نقلی بود و آموزههای فلسفی را مغایر با حقایق دینی میانگاشتند. بی شک طرح مبانی نظری و عمیق حکمت یمانی همچون مسئلهٔ حدوث و قدمِ دهری و سرمدی

۱. اثر حاضر، صص ۲۲۱ ـ ۲۳۰ . ۲۰ اثر حاضر، صص ۲۲۲ ـ ۲۳۲.

باعث دامن زدن به جو حکمت ستیزی آن دوره می شد و عرصه را برای فعّالیتهای علمی -سیاسی میر که خود از نزدیکان شاه عباس صفوی بود، تنگ می کرد. از این رو، به مخاطبان خاص خود نیز توصیه می کرد که این مباحث را در اختیار جاهلان، فیلسوف نماها و آنان که توانایی گام زدن در افقهای لایتناهای جهان معقول را ندارند، قرار ندهند.

### معزفى نسخهها

پس از بسررسیهای مکرر فهرستهای نسخ خطی و منابع کتابشناسی، پنج دستنوشت را به شرح ذیل شناسایی کردیم:

 نسخهٔ کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی / نسخهٔ دس»: مزین به حواشی مصنّف، به شمارهٔ ۱۳۸ شامل ۲۸۷ برگ با صفحات ۱۴ سطری که به خط نسخ در اواخر سدهٔ ۱۱ از روی خط مصنّف کتابت شده است.\

آغاز: بسمله. البقاء دون افق عزّك و جلالك. اللّهمّ و الثناء وراء سرادق قدسك و كمالك.

انجام: و تحقيق المعنى المحصّل من ذلك و تعيين ما له منها مادامت هي مدخل. بلغ مقابلة بحسب الجهد و الطاقة من نسخة الأصل بخطّه.

 نسخهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران /نسخهٔ «ن»: مزیّن به حواشی مصنّف به شمارهٔ ۴۹۵۳ شامل ۱۰۰ برگ که به خطّ نسخ در تاریخ یکشنبه ۱۴ شوّال ۱۰۷۱ ه. ق کتابتِ آن پایان یافته است. ۲

آغاز: همانند نسخهٔ قبل.

انجام: و تحقيق المعنى المعنى المحصّل... فرغ من كتابته ضّحي يوم الأحد رابع

ا. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ مجلی شورای سلامی، ج ۲، ص ۷۳.

۲. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه نهران، ج ۱۵، ص ۴-۶۶.

عشر شوال سنة ١٠٧١.

۳. نسخهٔ دیگر کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران / نسخهٔ «ش»: مزین به حواشی مصنف با نشانه هایی چون: وسلمه الله» و ومد ظله ایکه حاکی از آن است که در زمان حیات مصنف کتابت شده است؛ به شمارهٔ ۲۷۹، جزء مجموعهٔ اهدایی مرحوم مشکوه، شامل ۶۴ برگ با صفحات ۲۱ سطری به خط تعلیق و عناوین شنگرف. این نسخه متأسفانه ناقص است و برگهای آن به صورت مغشوش صحافی شده است. آغاز: همانند نسخه های قبل.

انجام: و أمّا ثالثاً فالمتحرّكات في الحركة و الحركة في الزمان.

۴. نسخهٔ کتابخانهٔ آستان قدس رضوی / نسخهٔ دق،: مزین به حواشی مصنف که
 تنها شامل نزعهٔ ثانیه می باشد؛ به شمارهٔ ۸۸۸ به خط نستعلیق دارای ۱۷ برگ با
 صفحات ۱۴ سطری.

آغاز: بسمله و الاعتصام بالعزيز العليم ربّ لا أثق إلّا بك.

انجام: ثمّ بما تأسّس من الاصول ينقضّ جدار الوهم في شكوك شتّى إن استقريناه كاد يفضى بنا إلى سلوك سبيل التطويل. ٢

۵ نسخهٔ کتابخانهٔ جناب آقای دکتر علی اصغر مهدوی / نسخهٔ دم: به شمارهٔ ۷۰ در ۲۵ برگ با صفحات ۱۷ سطری که در روز چهارشنبه سال ۱۲۵۱ ه. ق به خط نستعلیق علیقلی نوری کتابت شده و تنها شامل نزعهٔ اولی و فاقد حواشی مصنف می باشد.

آغاز: بسمله. البقاء دون افق عزك و جلالك. اللّهمّ و الثناء وراء سرادق قدسك و كمالك يا اوّل الاوّل علّة العلل القدم.

انجام: فلقد نجز القول في النزعة الأولى بمنَّه و افضاله وكتب مصنَّفه احوج

۱. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران، ج ۲۱/۱. صص ۲۹۵ ـ ۲۹۴.

۲. فهرست نسخه های خطّ کتابعخانهٔ آستان قدس رضوی، ج ۲، ص ۲۰۴.

۳. نشریهٔ مرکزی دانشگاه تهران، ج ۲، ص ۱۶۱.

الخلق إلى الربّ الغنى محمّد المدعر باقر الداماد الحسيني ختم الله له بالحسني حامداً مصلّباً مسلّما مستغفراً راجعاً مؤمّلاً داعياً.

لازم به ذكر است كه دركتاب حكيم استرآباد دستنوشت ديگرى معرّفى شده كه در كتابخانه دانشكدهٔ دانشگاه تهران موجود است. پس از مراجعه دريافتيم نسخهٔ ياد شده با عنوان العراط المستقيم إلى مستحقّى التقديم از آنِ زين الدين عنفجورى است، نه العراط المستقيم ميرداماد؟!

### شيوة بازخوانى

۱. هیچ یک از نسخه های یاد شده را اساس تحقیق قرار ندادیم، بلکه در موارد اختلاف آنجه به واقع نزدیکتر می نمود را برگزیده و وجوه دیگر را در پاورقی درج کردیم؛ و از نسخهٔ ۱۹۵ که پس از انمام تحقیق به دستمان رسید و برجستگیای بر نسخه های دیگر نداشت، به عنوان نسخه ای در حل برخی از ابها مات بهره بردیم.

 در مواردی که مصنّف از منابعی نقل قول کرده، نفاوتهای مهم را در پاورقی ثبت کردیم.

 ۳. برای آنکه مخاطبان امکان بهرهبرداری مطلوب تر داشته باشند، عناوین موضوعی را از متن اقتباس و در فهرست مطالب درج کردیم.

 ۴. مآخذ اکثر اقوال را تا آنجاکه امکان داشت، استخراج و در لابلای حواشی و تعلیقات مصنف در بخش پایانی آوردیم.

۵ منابع روایات را بیشتر با استفاده از برنامه نرم افزاری المعجم الفقهی استخراج کردیم.

 ج. شمارهٔ داخل قلاب [ ] در منن برای ثبت تعلیقات مصنف و با شماره آبات و سور، و ذکر منابع و مآخذ اقوال و روایات در بخش پایانی است.

۱. حکیم استرآباد، ص ۱۵۸.

۷. علامت «+ » « - » نیز برای بیان افزوده ها و کاستیهای نسخه هاست.

### سپاس و تقدیر

خدای را شاکرم که علی رغم تمامی مشغلهها و دغدغههای فرهنگی در دو سال اخیر و بضاعت علمی اندک، این توفیق را ارزانی داشت تا پس از تقویم الإیمان و جذوات، سومین اثر از مجموعهٔ مصنّفات میرداماد را به محضر دوستداران حکمت و فلسفهٔ اسلامی عرضه کنم که:

من به سرچشمهٔ خورشید نه خود بردم راه

ذرّهای بسودم و مِسهر تسو مسرا بسالا بسرد

امیدوارم این عنایت تداوم یابد و بتوانم بتدریج دیگر آثار این حکیم الهی را به زیور طبع آراسته سازم.

در پایان از تمامی عزیزانی که در به فعلیت رسیدن این اثر سهیم بودهاند، تشکر کرده و برای تمامی شان آرزوی بهروزی و کامیابی دارم: استاد عبدالحسین حائری؛ ریاست فاضل کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی حجةالاسلام سیّد محمّدعلی احمدی ابهری؛ جناب آقای دکتر علی اصغر مهدوی؛ سرکار خانم اخوان فرد؛ مسئول محترم مرکز نشر میراث مکتوب، آقای اکبر ایرانی قمی و همکاران ایشان؛ عمرشان دراز و توفیقشان مستدام باد.

نیازمند رحمت پروردگار غنی علی اوجبی بهمن ماه سال ۱۳۸۰ خورشیدی

## [مقدّمة المصنّف]

# بسم اللّه الرحمن الرحيم

البقاء دون أفق عزّك و جلالك. [١] اللّهم و الثناء وراء سرادق قدسك و كمالك. يا أوّل الأوّل و يا علّه العلل! القِدَم حريم لجبروت ربوبيتك؛ فأشرِ بعقولنا ليلاً من أدنى قاع الحدوث إلى الأقصى من ساحة جنابه الذي باركت حوله و العدم غريم لذمّة مربوبيتنا؛ فدُل نفوسنا ضحىً على تجارةٍ لن تبور من محو عمآء [٢] الموهوم مع صحو فضاء المعلوم بفيض فضلك الذي لايوازي الحمد طوله. نبّهنا من روّدة الطبيعة في غَسَق ليل الخلق بفَلق صبح الأمر و نزّهنا عن قاذورة الجسمية بتلويث الوهم و نحن بموطئ العقل على شاطئ النهر الغمر. هبيّج لنا من تَيّار قدسك أمواجاً تثير سحاباً يطهرنا من شوائب رِجس الهيولى و هيئ لنا من تَطوار أمرنا رشداً يحتنا على رفض أدناس الحواس؛ فندع الجلباب الجسداني كقميصٍ نلبسه تارةً و نخلعه أخرى.

يا مَن شموسُ أنواره أضائت وجوهَ النفوس الزاكية و عكوسُ أشمّته أنــارت نجومَ العقول الهادية حمدك عن لسان قدرة العقل في الأفق الأقصىٰ و لك المجد الذي لا سبيل إليه للمنتهىٰ و أنت وراء ما لايتناهى بما لايتناهى.

احتجبتَ بشدّة ظهورك عن أبصار بصائر المفارقات الناظرة و رتّبتَ بكـمال عنايتك الأولىٰ على حسب ازدواج جهتَى القهرِ و المحبّةِ سلسلتىَ الأنوار المدبّرة و القاهرة.

يا آخذ العقول و النفوس بنواصيها أنّ نفساً جائزة هبطت من ذروة كمالها؛ فاغتربت في مغارب هاوية الإدراكات الحسية و رجعت عن ضوب تجرّدها؛ فانتكست في مغائب زاوية اللذّات الجسمية ثمّ أتتك تائبةً من ذنبوب الهيولئ؛ فطلبتك و ناجتك مسهرة الأعين في حيّ جودك على باب عطائك و تذكّرت فسارعت راجعةً إليك مضرّمةً نار اللهف في مهجة الأسف رائةً على ضالتها من الحكمة المتلكّة نزيلةً بجوار فِنائك؛ فهل لها إليك من سبيل أو تردّها في انقلاب الناكبين من غير دليل لا بل تبلّغها حقّها بالوصال و تؤدّي إليها قِسطَها من الكمال.

ربّنا و ربّ مبادينا أنت مبدأ الوجود و معاده؛ فمنك بدأ في بادئ الأمر و إليك يعود في عائده؛ و فضلك ذخرطود الإمكان و عماده؛ فلك منك حمد يكون إزاءً لوافر إفضالك و رافده؛ و صلواتك على ذوي الزلفة لديك و أولى السفارة من لدنك من الذوات المقدّسة و النفوس المطهّرة؛ ملوك بُقعة الشرف و العصمة و رؤساء حظيرة العلم و الحكمة؛ نفوس جسد الإمكان و شموس فلك العرفان؛ مخصّصةً بيت قصيدتهم و صدر جريدتهم؛ مقرّم الشريعة النقيّة السمحاء و متمّم الطريقة

١. س، ش: الناكسين. ٢. ش: ـ من.

القويمة البيضاء. محمّداً و آله نجوم سماء العصمة و الهداية و أقمار فلك الإمامة و الخلافة و حُماة معالم الدين و هداة سُبُل العلم و اليقين و لاسيّما مَن هو منهم بين أعاظم الأمّة و هم أرُّومة الفضل و أشرف قبائل النوع كالمعقول بين المحسوس؛ إمام طبيعة الإمكان و أمير نوع الإنسان، على بن أبي طالب بأطائب التسليمات و أزاكيها.

ربٌ بدأتَ فتمُّم؛ يا واهب الحياة و مفيض العقل ُ خلقتَ فأهدِ؛ قضيتَ فاعف؛ ملكتَ فأنهم.

و بعد: <sup>7</sup> فأحوج الخلق إلى الربّ الغنيّ، محمّد بن محمّد المدعوّ بباقر داماد الحسيني ـختم اللّه له بالحُسنىٰ ـ <sup>7</sup> يلقى إليكم إخوان التجريد و يعلى <sup>6</sup> عليكم خلّن التفريد أنّه قد طال اقتراحكم معاشر <sup>6</sup> المتعلّمين في استكشاف معضلة ارتباط الحادث بالقديم و تسهيل عويصاتها بالفكر القويم على طريقتى الفلسفة اليونانية و الحكمة اليمانية و تحقيق كلام المليّين [۴] و الذبّ عنهم على أحكم تحرير و أقوم تبيين ظانّين أنّي أنا ابن بَجْدَتها و الكافل بإشباع القوّة النظرية في <sup>7</sup> يعرف بدُخلة الأسرار و على يدى تُصرف ناخلة لأفكار؛ إذ نهوض مواكب الحقائق الحِكمية يُسرصد عندي بتكارير الارصاد المقلانية و فيوض خواطف البوارق الإلهية يتّصل إلى بخُلساتٍ [۵] تـتَفق في تضاعيف الأسفار الروحانية؛ لأنى على ما قيل:

إذا ما بدت ليلى فكلّى أعين

و إن هـــــي نــــاجتني فكـــــــــي مـــــــامع

١٠ س: أعاظم بين.
 ٢٠ ن: المحلق؛ هامش هانه: العقل. ٣. ش: ـ و بعد.
 ٢٠ س: ـ حتم الله له بالحسنل. ٥٠ س: بحلي.

٧. ن: و.

تجافت جنوبي في الهوىٰ عن مضاجعي

إلى أن جيفتني فسي هــواهــا المــضاجع

فمسك حمديثي فسي هواها لأهله

يسضوع و فسي سمع الخليين ضايع

و ما ربّك على الغيب بضنين [۶] و لأفيضه عن القابل بمتراخ إلى حين؛ فاستعفيت عنكم عشيرتي بالتأخير و أتيتكم ارهط طلاب الحكمة بالمعاذير علماً منّي بأنّ المطلب لعلى غموضة تعمش [٧] فيها أبصارُ العقول و تدهش فيها بصائرُ الفحول؛ دارت على ذكره الكؤوس و سكرت به الرؤوس و هجمت له العيون و نفعت [٨] له النفوس و مع أنّه أحد أقطاب الإسلام التي يدور عليها رحى الدين؛ لم يأت أحد فيه بما يقنص شارد اليقين؛ لم يز الراؤون و لم يرو الراوون عن أحد من الأواخر و الأوائل في مداحض غوامضه استقصاءً إلّا ﴿كَسَرَابٍ بِقِيمَةٍ يَحْسَبُهُ مِنْ الطَّمَانُ مَا يَهُ [٩].

هذا مع ما أنا فيه من تراكم النِتَن و تزاحم البِحَن و انقراض الأحبّاء و انخفاض الألباء على فترة من أولياء العلم و تناهيهم و اعترام من دُهَيماء الكُربة و دواهيها. فلقد أصبح قلب الفضل مثقوباً و أمسىٰ عيش الخلق مجبوباً؛ فالله الله من زمانٍ مُنينا به عظم فيه البلاء و برح الخفاء و ضاقت الأرض و مُنعت السماء.

تولَّىٰ زمــانٌ لعــبنا بــه و هذا زمانٌ بنا يلعب

و مع ذلك فإنّ قلوب العشيرة من الحقد مملوّة و نفوس الطائفة بالحسد ممنوّةً [١٠]؛ للّه دَرّ صاحب المثنوي حيث قال:

چون که اخوان را دلی کینهور است 💎 یوسفم در قعرِ چــاه اولَــی تر است

۱. س، ن: أتيكم.

فالشاد خيزومة لإنجاح طلبتكم و الأمر على هذا المساق يعد مِن حزب مَن يدّعى مساحة السماء بذرعه و المتشكر ذيله للسماح بسد مسغبتكم و الزمان على هذا السياق يلحق في الحكم بمن يبتغي البروز إلى قتال القضاء برمحه و درعه؛ و مهما استعفيت أبيتم إلاّ العراجعة و أبيت إلاّ المدافعة؛ فالآن لُذتُ بـربّي و ربّكـم معتصماً بحبل تأييده و تسديده و تذكّرت قول الشاعر:

لئن كان هذا الدمع يجري صبابةً [١١] عبلي غير ليلي فهو دمعٌ مُضيَّع و أسعفتكم على مؤمّلكم حسب ما اقتضاه ذوقي من الفطنة و وسعة قسطي من الحكمة بهذا الصراط المستفيم الناطق بكلماتِ إلهاميةٍ من لدن حكيم عليم ﴿تَعِيهُا أَذُنَّ وَاعِيةٍ﴾ [١٧] فيا قوم ﴿هَاوُمُ اقْرَقُا كِتَابِيَهِ﴾ [١٣] فإنَّ فيه من الجواهر ما بأبأته البحار بدررها و فدته الأفلاك بدراريها عسى أن يصبح به بحر المرام بسَجَسه عَذباً فراتاً بعد ما كان مِلحاً أجاجاً و يوضح به طور الكلام بقَبَسه إلى طور المقام ط قاً فُجاجاً؛ فقد أوردتُ فيه طريقة الفلسفة اليونانية على مشرب متفلسفتها ٌ و فلاسفتها و أوضحتُ مسلك الملَّة الإسلامية من الحكمة اليمانية عـلى اخــتلاف أذواق الفرّق من محقّيها و مبطليها عتى أشاعرتها و معتزلتها بطبقات بسط الكلام من الردّ و الإحكام و النقض و الإبرام. ثمّ تشييد ما هو الركن الوثيق لديّ و تحقيق ما هو الطريق الأنيق إلىّ على ما ورثته من الأقدمين التقطتُ من عـبـاراتــهم أو استفدتُ من إشاراتهم و ما لم يورّثه أحدُ أحداً ألهمت و تحدّست به أو أسـهرت العين وكردت [١٤] النفس له من تعيين للمبهمات و تبيين للمهيّمات [١٥] على تدقيق لمأزاحم عليه و تحقيق لمأسبق إليه أجرى به قلمي و الأمر أوضح من نار على عَلَم مُضِيفاً إلى ذلك كلَّه ما ناسبه من المقدَّمات أو زامله [١٤] من المتمّمات

۱. ن: تبغى. ٢. ش، ن: متفلسفها. ٣. ش: مبطئتها.

﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ وَ الأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ [١٧] إِنَّـهُ لَـقُولٌ فَمَصْلٌ وَ مَا هُـوَ المَوْلِ ﴾ [١٨].

و لمّا استوىٰ أمر المرام¹ و استقام مقام الكلام خدمت به أعلىٰ سدّة مَـن هــو للعدل مزاج وللدهر ابتهاج وبعهده بين الأضداد تمزيج وبين الأرواح و الأجساد تزويج؛ لا الإمكان لنظيره في السلطنة على احتذاءٍ و لا المـلك عـنه بـغيره إلى الخلافة في اجتزاء: حارس بيضة الملك و الدين، حامي حوزة الحقِّ [١٩] و اليقين، مُشبِع جياع السيوف و السهام من مُهَج الأعادي، مُطعِم طمّاح [٢٠] الأمل بالإنعام من نوال الأيادي؛ جماهير الخلق من حَزمه و حمايته في مهد الأمن و الأمان و كنف العدل و الإحسان، الحائز للسـعادتين الديـنية و الدنـيوية، الجـامع بـين ٢ السيادتَين النَسَبيّة و السبيّة، سلطان سلاطين الآفاق كجده و أبيه، خاقان الخواقين على الإطلاق كعمَّه و أخيه، العؤيَّد من السماء على سهم قويّ، المظفّر على الأعداء بتأييد سماوي، أبي المظفّر السلطان شاه عبّاس بهادر خان الصفوى الموسوي الحسيني؛ لا زال أطناب الخلود مربوطة منوطة بأوتاد ملكه و أعــناق الجنود خاشعة خاضعة لأطواق حكمه و لابرح مذهب العترة الطاهرة من الدين المُبين مكنوفاً بحِميٰ حمايته و الطائفة الفائزة الإمامية من أهل اليـقين مـحفوفةً بالرفاعية " بمحروسة عنايته ملحوظة على الكلاة بعين حراسته؛ مَن قـال آمـين أبقى الله مهجته؛ فإنّ هذا دعاء لا يشمل البشر<sup>٥</sup>؛ فإن بلغ بتلك الحضرة نصاب القبول فهو منتهى مآرب المأمول.

نقصِ دُر باشد ار بها کُـنَمش هم به انصافِ شَه رها کُنَمشَ و اللّه أُسئلُ<sup>ع أ</sup>ن يعصمني من سَقَطات الفكر و هَفَوات الوهم؛ و يرشدني طريقاً

إلى رفض البدن و لذّاته لذّات الزور و نفض الحواس و آلالتها آلات القبور و يهب لقلبي راحلة من صحيح النظر؛ فيسهل بها مسيري ما بين تهامة العلم و فلسطين الحكمة؛ و لخلدي جناحاً من العقل و وشاحاً من النور للطيران الروعي و اللمعان السطوعي؛ فيتيسّرلي أن أطير إلى فضاء عالم القدس و جوار صقع الربوبية؛ و أن يجعل مبلغي من العلم الكمال، و نصابي من العمل الإخلاص و قسطي من الحكمة الفلاح، و سهمي من السعادة عظماها، و نصيبي من البهجة قصواها، و جهتي من العقل الانجذاب إلى سعة عالمه و وميض جنابه، و خاتمة أمري المصير إلى الإعراض بحُمّة الهمّة عن صوب الخلق و الإقبال بكلّية القلب على وجهة الحق إنّه لايجبّه بالردّ السائلين و لا يقطع بالخيبة أمل الآملين.

وها أنا أتأهّب لعرض بضاعتي المزجاة في عُـرْضٍ مـن البـيان يــودع فــي مساقاتٍ تسبقها وصيّة و تلحقها تختمة مبتهلاً إلى اللّــه لنــيل الرشــاد: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرضَادِ﴾ [٢١] فلْيُصخ الهَلُوع في تحقيق الحقّ لما يُتلىٰ عليه و ليُصْغِ المــولَع بتصديق الصدق لما يُلقىٰ إليه.

#### عهدو وصيّة

إنّ أقوى ما تتّخذه مَطيّة في سفرك إلى العالم العقلي و رجوعك إلى مبدأ الوجود و معاده هو بارقة العلم، كما ورد به شريف التنزيل و نطق به مبلّغه الكريم النبيل ﷺ و لقد قبل: «لو صوّر العقل لأظلمت عنده الشمس و لو صوّر الجهل لأضائت عنده الظلمة.»

و قال معلّم صناعة الفلسفة أرسطوطاليس: «النفس ليست في البدن، بل البدن في النفس؛ لأنّها أوسع منه و مَن أراد أن ينظر إلى صورة نفسه المجرّدة فليجعل من

الحكمة مرآة.» [٢٢]

و ذكر الشيخ الرئيس أبوعلي بن سينا في رسالة المعراج على لغة الفُـرس مــا ترجمته: «إنَّ أشرف الناس و أعزَّ الأنبياء و خاتم الرسل ﷺ قال لمركز دائـرة ١ الحكمة و فلك الحقيقة و خزانة العقل أميرالمؤمنين على بن أبسى طالب على الذي كان بين الصحابة الذين كانوا هم أشرف قبائل العالم كالمعقول بين المحسوس: «إذا تقرَّب الناس إلى خالقهم بأنواع البرّ تقرُّبْ إليه بأنواع العقل تسبقهم» [٣٣] و مثل هذا الخطاب لايصحّ و لايليق إلّا أن تكون المخاطبة مع كريم رفيع القدر عظيم المجد؛ مثله ٢: «يا عليّ ! إذا عنّي النَّـاسُ أنْـفسَهم فـي تكـثير العبادات و الخيرات فأنت عنِّ نفسَك في إدراك المعقول حتّى تسبقهم كلّهم» [٢۴] فلا جرم لمّا صار على ﷺ ببصر البصيرة العقلية مدركاً للأسرار نال الحقائق كلُّها و لذلك قال: «لو كُشف الغطاء ما ازددتُ يقيناً» [٢٥] لا حشمة و لا جاه للإنسان أعظم مين إدراك المعقول الجنة المزيّنة المحلّاة بأنواع حليّها و نعيمها و زنجبيلها و سلسلبيها إدراك المعقولات و دركات جهنم بأغلالها و سلاسلها و حميمها و زقومها متابعة الأشغال الجسمانية و معانقة القوى الداثرة الحسّانية.»

وقال فيها أيضاً: «فكّ رقبة النفس عن أسر الوهم بالعلم أهون منه بالعمل و رفع غلّ الوهم عن الإنسان يتيسّر بالعلم أسرع ممّا يتيسّر بالعمل؛ لأنّ العمل ممّا تقبل الحركة و قابل الحركة لايكون معاده و مرجعه إلّا إلى المحسوسات؛ و أمّا العلم فإنّه قوّة الروح و لايسير إلّا إلى المعقول، كما قال سيّد الممكنات ﷺ: «قليل العلم خير من كثير العمل» [۲۶] و قال: «نيّة الموّمن خير من عمله» [۲۷] و قال أميرالمؤمنين على بن أبي طالب ﷺ: «قيمة كلّ إمرء ما يُحسنه» [۲۸] يعنى قدر

١. س، ش، ن: ـ دايرة، ٢. ن: + يعني، ٣. س: ـ أميرالمؤمنين.

## الإنسان في العلم.» [٢٩] انتهت عبارته مترجمةً.

### إيقاظُ عقليُّ

معانقة حبيب العلم و مشاهدة نور الحقّ عنك بمراحل الاتتناهي و أنت من داثر بدنك في قرية الهيولى الظالم أهلها. أذكر اللّه و تذكر قول سيّدنا و نبيّنا و هادينا \_ عليه و آله الصلوة و السلام: \_«أعدىٰ عُداك [٣٠] نفسك التي بين جنبيك» [٣١] و أهمِل جهة الجسم و اهتدٍ.

قال أرسطوطاليس في كتاب الولوجا - أي معرفة الربوبية -: «إنّي ربّما خلوت بنفسي و خلعتُ بدني جانباً و صرتُ كأني جوهر مجرّد بلا بدن؛ فأكون داخلاً في ذاتي راجعاً إليها خارجاً من ساير الأشياء؛ فأرى في ذاتي من الحُسن و البهاء ما أبقى له متعجّباً باهتاً ا: فأعلم أنّي جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل البهيّ أذو حيرة فقالة؛ فلمّا أيقنتُ بذلك رقيتُ بذهني من ذلك العالم إلى العلّة الإلهية أن فصرتُ كأنّي موضوع فيها متعلّق بها؛ فأكون فوق العالم العقلي كلّه؛ فأرى كأنّي واقف في ذلك الموقف الشريف الإلهي؛ فأرى هناك من النور و البهاء ما لاتقدر الألسن على صفته و لا تعيه الأسماع؛ فإذا استغرقني ذلك النور و البهاء و لم أقرّ على احتماله هبطتُ من العقل إلى الفكر و حجبت الفكرة عني ذلك النور و البهاء و لم أقرّ على الفكرة عني ذلك النور و البهاء و لم أقرّ على الفكرة عني ذلك النور و البهاء و لم أقرى متعجّباً أنّي كيف انحدرتُ من ذلك الموضع الشامخ الإلهي و صرتُ في موضع الفكرة بعد أن قويت نفسي على تخليف بدنها و المرات في موضع إلى ذاتها و الترقي إلى العالم العقلي ثمّ إلى العالم الإلهي و صرتُ في موضع الفكرة بعد أن قويت نفسي على تخليف بدنها و الروعة إلى ذاتها و الترقي إلى العالم العقلي ثمّ إلى العالم الإلهي حمّى صرتُ في

۱. ش: بمراتب، ۲. ن: کتابه،

٣. س، ن: بهتأ؛ هامش وس، و ون، باهتأ. ٢. أنونوجية الإلهي.

٥. اثولوجية العالم الإلهي.

موضع البهاء والنور الذي هو علّة كلّ نور و بهاء؛ و من العجب أنّي كيف رأيتُ نفسي معتلية نوراً و هي في البدن كهيئتها و هي غير خارجة منه! [٢٧]» [٣٣] انتهى كلامه. و اعلم أنّ العسلم الإلهي لصحوبته لكنونه علماً بسماوراء السحسوسات و المتوهّمات المألوفة للطبابع الإنسيّة و محتاجاً إلى برهان صحيح و كشف صريح؛ و لا يخلو شيء منها عن موانع و شُبّه يعسر على أكثر الخلق التخلّص عنها إلاّ مَن أيد بروح قدسيةٍ تريه الأشياء كما هي يختص من بين العلوم بعزيد احتياج إلى تجريد للعقل و تصفية للفكر و تلطيف للسرّ؛ و لذلك قال سقراط: «لا يعلم العلم العلم الإلهي إلا كلّ ذكيّ صبور؛ لأنّه لا تجتمع الصفتان إلاّ على الندرة؛ إذ الذكاء يكون من ميله إلى البرودة؛ و لا قلّما يتّفق من ميل مزاج الدِماغ إلى الحرارة و الصبر يكون من ميله إلى البرودة؛ و لا قلّما يتّفق الاعتدال الذي يستويان فيه و يقوّمان به.»

و قال أرسطو: «من أراد الحكمة فليستحدث لنفسه فطرة أخرى» و كانّه أراد بها " الإلهية؛ فإن اشتهيت أن تسقي في صدر الوصال بكأس الكمال مــن رحــيقٍ مختوم ختامه مسك فارفض الجسم و مُت بالإرادة تُحيى \* بالطبيعة.

و بالجملة: رفض البدن الذي هو سجن النور الإسفهبد و محتد ظلمة الطبيعة و أفق غسق الهيولى و مَهوى ٥ كدورة المزاج و موطن الموت الأبدي و معدن النقص السرمدي و زاوية مَوَتان الأرواح و هاوية خسران الأرباح و استحقار مسلادة الخسيسة الحسية الجسمانية الهيولانية، إكسير البهجة و السعادة و كبريت نـور الحسانية السرمدية و رأس مال تجارة الكمال و سراج حظيرة البهاء و الجـمال و ترياق سمّ الموت و مغناطيس عَ قربُ نور الأنوار، جلّت سرادقات عنظمته عـن اصطكاك أيدي العقول و الأفكار مع أنّ ذلك ليس غاية الحركة في سفر النفس

۱. س: العالم. ۲. س: باو، ۳۲. ش: په. ۴. هامش وس»: تُحْنَ. ۵. ن: مُهتوئ، ۶، ش: مقناطیس.

للاستكمال و لا منتهى المنازل الذي فيه قرار العقل و سكون النفس و اطمينان القلب و راحة البال، بل إنّما وقع في وسط الطريق وهويّته بالنسبة إلى الغاية؛ و المتقرّ المستقرّ هو الغيبوبة عن النفس و ملاحظة جناب القدس و ترك الالتفات إلى ما تنزّه عن الاشتغال به و مهاجرة التبجّع [٣٣] بزينة الذات من حيث هي الذات و إن كان بالحقّ؛ فإنّ ذلك أيضاً غرور و خيال و بُعدٌ و وبال.

فإذا وصل العارف إلى هذا المقام و «ليس وراء عَبّادان قرية» [٣٥] رأى اكلَّ وجوبٍ مستغرقاً في الوجوب بالذات وكلِّ وجودٍ في الوجود بالذات وكلُّ علم في العلم بالذات وكلُّ قدرةٍ في القدرة بالذات وكلُّ إرادةٍ و اختيارٍ في الإرادة وَ الاختيار بالذات وكلُّ حياةٍ في الحياة بالذات؛ فيصبح كلُّ وجود وكلُّ كـمال وجود صادراً عن واجب الوجود بالذات فائضاً من لدنه\_تعالى\_بل مستهلكاً في حضرته بحيث لايستحقّ غيرُه إسمَ الوجود؛ فيصير الحقّ \_ تعالى \_للعارف بصره الذي به يبصر و سمعه الذي به يسمع [٣٦] و يتمّ هناك التخلّق بأخلاق الله بالحقيقة. و يعجبني في التعبير عن هذه المراتب قولُ الشيخ أبي نصر الفارابي: «إنَّ لك منك غطاء فضلاً عن لباسك من البدن؛ فاجهد أن تتجرِّد؛ فحينتذِ تلحق؛ فلاتسأل عمّا تباشره؛ فإن ألمتَ فويل لك و إن سلمتَ فطوبئ لك و أنت في بـدنك كأنُّك لستَ في بدنك و كأنَّك ترىٰ من صُقع الملكوت ما لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطر على قلب بشر؛ (٣٧) فاتّخذ لك عند الحقّ عهداً إلى أن تأتيه فرداً. ١٣٨] و قوله: «إذا كان مرتع بصرك ذلك الجناب و مذاقك من ذلك الفرات كنتَ في طيب ثمّ تُدهمَسْ. أَنفُذُ إلى الأحدية تُدهمَسْ إلى الأبدية.» [٣٩]

و صاحب الإشارات جمع مقامات العارفين في هذه العبارة: «العرفان مبتدأ من تفريق [۴۰] و نفض و ترك و رفض مُثين في جمع هو جمعُ صفاتِ الحقّ للذات العريدة للصدق؛ منته إلى الواحد الحقّ تعالى ثمّ وقوف أ.» [41] فهذه درجات التركية؛ وأمّا درجات التحلية فجمعها بقوله: «من آثر العرفان (٤٣] للعرفان فقد قال بالثاني؛ و من وجد العرفان كأنّه لا يجده، بل يجد المعروف به فقد خاض لُجّة الوصول؛ و هنالك درجات ليست أقلّ من درجات ما قبلها آثرنا فيها الاختصار؛ فإنّها لا يُفهِمُها الحديث و لا تشرحها العبارة و لا يكشف المقال عنها غير الخيال؛ و من أحبّ أن يتعرّفها فليتدرّج إلى أن يصير من أهل المشاهدة دون المشافهة و من الواصلين إلى العين دون السامعين للأثر» [47] انتهى: فليتبصر.

ثمّ معاشر الإخوان! إنّ لي عندكم عهداً و عليكم ميثاقاً أشهد اللّه بـ ه عـ لَمّ و عليكم و كفئ به شهيداً و كفئ به وكيلاً أن لا تبيحوا النظر في مطالب كتابي هـ ذا للجَهّلة أو المتفلسفة الذين لا يوثق لهم بنقاء السرّ و سلامة الذوق و علوّ الهمّة و توقّد الفطرة و استقامة الفطنة و لا للهّتَج الرَّعَاع [۴۴] مِن الذين انصرفت هِمّم نفوسهم عن صوب سلوك الطريقة المقلية و دخول المدينة الروحانية و تطواف كعبة الملكوت مع الملاً الأعلى و استقبال شطر مسجد حرام الكمال و هو الوجهة الكبرى إلى تدبير مُدُن الأبدان المُظلِمة الفاسدة المستحيلة الهالكة و اقتناء شهواتها و تحصيل آمالها و لذّاتها و تسليط الناسوت على اللاهوت و تصيير النفوس أسارى الأجساد و عبيدها و جعل الأجساد آكلةً للنفوس و حبل الاسر في جيدها لا مخفّفة عنها أوزار الطبيعة و لا مُذهِبةً ظُلَمها بأنوار الشريعة لا هم بمعزل عن تقيّة الموت و لا بمعزل عن تقيّة المؤياد؛ فاهجروهم و اصبروا صبراً جميلاً [64] و لا تعدّوا الضان عليهم بخيلاً؛ فكلٌ ميسر لما خلق له و إلى اللّه مرجعهم جميعاً.

١. ن: ـ ئمّ وقوف.

المساق الأوّل

في تقلمة ما أريل تقليمه وفيه أزَعْ الما

النُزعَة الاولى في أوعية الوجرد وأحوال الموجرد بحسبه اوما يلتصق بذلك

### فصل

# يبتدأ منه تأخاذ النظر في الامتداد الزماني و ما ينط به

### تقرير

الزمان و إن أنكر المتكلّمون وجودَه، [4٨] فالذي يشبه أن يكون ظاهر الإنّية و إن كان خفيّ المهيّة على وفق ما ذهب إليه المحقّقون من الحكماء مسمتداً استدادَ الكتيات المتّصلة به تتكمّم الحركة. [٢٩]

### تنبيهُ تحصيلیُ [٥٠]

أ ليس بعض الحوادث بوجوده أو عدمه يسبق البعضاً بحيث يمكن للعقل بمعونة الوهم أن يتصوّر مرورَ أمرٍ ممتدٍّ بهما؛ فيختصّ كلّ منهما بجزءٍ معيّنٍ منه ينطبق هو عليه؛ فهذا نحو من القبلية و البعدية. [۵۱] و ما أسهل لك بسليم ذوقك أن تحكم على الوجود و العدم من حيث هما وجود و عدم أو من حيث الإضافة إلى أشخاص معيّنة من العهيّات ليست بينها عـلاقة التقدّم و التأخّر من حيث هي تلك الأشخاص بامتناع عـروض تـلك القـبلية و البعدية لهما بالذات؛ فالمعروض بالذات هو ما نسمّيه الزمان.

و أنت إذا فتّشتّ وجدتَ المنكرين في الاعتراف من حيث هم لايشعرون؛ فإنّ جمهورهم يقسّمونه إلى أجزاء يعبّرون عنها بالقرون و السنين و الشهور و الأيّام و الساعات لا على أنّه مجرّد اعتبارٍ من عقولهم أو اختراعٍ من أوهامهم. [٥٣]

#### تحكيم

كأنّك ببصيرة العقل لو اتّخذتها متياساً تجد ما سلكناه أو ثـق مـن طـريقتهم أنّ الحادث بعد ما لم يكن له قبل قبليةً يمتنع بها للقبل و البعد أن يكونا معاً في الوجود [٥٣] لاكقبلية الواحد على الإثنين و أمنالها من التي لاتمنع ذلك؛ ففيه تجدّدُ بعديةٍ بعد قبلية باطلة و ليست هي نفس العدم؛ فقد يكون العدم [٥٣] بعد و لا ذات الفاعل فقد يكون قبل و مع و بعد.

فإذن هناك شيء آخر لايزال يتجدد و ينصرّم على الاتصال؛ فسيقرع سمعك أنّ القبلية التي تحجز القبل و البعد عن أن يكونا معاً في احصول الوجود أعمّ و أوسع مِن التي تعرض الزمان بالذات و تتصف ابها الزمانيات؛ فنحو منها تكون باعتبار الزمان و نحو آخر منها يتقدّس عن الوقوع في أفق الزمانيات و إنّما يكون بحسب الدهر أو السرمد.

### تسديدُ [٥٥]

القبلية و البعدية و إن كانتا إضافيتين لاتوجدان إلا في العقول؛ فإن ثبوتهما في العقل لشيء بحسب الأعيان يُغضي إلى وجود معروضهما بالذات و هو الزمان مع ذلك الشيء؛ و كونهما إضافيتين يجب أن يوجدا معاً لايوجب فساد ظنهم أنه متصل [٥۶] غير قار الذات؛ إذ الإضافتان العقليتان يجب أن يوجد معروضاهما معاً في العقل لا في الأعيان؛ و عدم الحادث يتصف بالقبلية باعتبار مقارنة معروضها؛ إذ العدم العقيد بشيء ما يعقل و يلحق به الاعتبارات الوجودية العقلة.

#### إفصاح [٥٧]

هذا المعروض بالذات و هو المستى بالزمان حقيقة متجدّدة متصرّمة متصلة بذاتها تنفرض فيها قبليات و بعديات متصرّمة و متجدّدة مطابقة لأجزاء المسافة و الحركة متّصلة اتّصالهما تضاهي المقادير في امتناع التألّف من غير المنقسمات: فهو مقدار الحركة التي هي التقضّي و التجدّد و ليس له مهيّة غير اتّصال الانقضاء و التجدّد، كما أنّ الكمّ المتّصل مقدار الجسم و لا حقيقة له سوى استداد الجسم؛ فذلك الاتصال امتداد لا يتجزّى إلّا في الوهم؛ فليس له أجزاء بالفعل و لا فيه قبلية و بعدية قبل التجزية.

ثمّ العقل بمعونة الوهم ربّما يحلّله إلى أجزاء يخرجها له من القوّة إلى الضعل؛ فتلك هي القبليات و البعديات؛ أعني بذلك أنّ تلك النحو من القبلية لاتزيد على حقيقة الزمان، بل مم ما به القبلية و البعدية هو نفس أجزاء الزمان سواء كان القبل و البعد هي أو غيرها؛ فكلّ جزء من أجزاء الزمان هو نفس القبل و القبلية باعتبارين و كذلك ما به المعيّة في ما تجري فيه المعيّة الزمانية؛ فإنّه أيضاً هو بعينه جزء من أجزاء الزمان.

فإذن التقدّم و التأخّر ليسا بمارضين يعرضان للأجزاء فسيصيّرانها متقدّماً و متأخّراً، بل تصوّر عدم الاستقرار الذي هو حقيقة الزمان يستلزم تصوّر التقدّم و التأخّر للأجزاء المفروضة فيه لعدم الاستقرار، بل هما جزئان منه أو حدّان [۵۸] مفروضان فيه؛ و هذا تحصيل معنى عروضهما [۵۹] له بالذات؛ و أمّا ما له حقيقة غير عدم الاستقرار يقارنها ذلك \_كالحركة و غيرها \_فإنّما يصحّ حمل المتقدّم و المتأخّر عليه بتصوّر عروضهما له؛ فانفصال ما هو المعروض بذاته عن الذي بغيره قد استوى إذن أمرًه. [۶۰]

قال الشيخ أبوعليّ في طبيعات الشفاء في الفصل المعقود للمختار من المذاهب بعد قسطٍ من البيان: «فبيّن أنّ هذا المقدار هو بعينه الشيء الذي هو لذاته يقبل إضافة قبل و بعد، بل هو في نفسه منقسم إلى قبل و بعد. لستُ أعني بهذا أنّ الزمان يكون قبل لا بالإضافة، بل أعني أنّ الزمان أ لذاته تلزمه هذه الإضافة و تلزم ساير الأشياء بسبب الزمان؛ فإنّ الشيء إذا قيل له قبل وكان ذلك الشيء غير الزمان وكان مثل الحركة و الإنسان و غير ذلك كان معناه أنّه موجود مع شيء هو بحالٍ تلك كان مثل الحركة و الإنسان و غير ذلك كان معناه أنّه موجود مع شيء هو بحالٍ تلك اللزوم له لذاته؛ فالمتقدّم تقدّمه أنّه له وجود مع عدم شيء آخر لم يكن موجوداً وهو موجود؛ فهو متقدّم عليه إذا اعتبر عدمه و هو معه إذا اعتبر وجوده فقط و في حال ما هو معه؛ فليس متقدّماً عليه و ذاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو حال ما هو معه؛ فليس متقدّماً عليه و ذاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو حال ما هو معه؛ فليس متقدّماً عليه و ذاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو عليه و معه؛ فليس حال ما هو عليه و خاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو عليه و معه؛ فليس حال ما هو عليه و خاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو عليه و معه؛ فليس حال ما هو عليه في الحال عليه و خاته حاصلة في الحال أو ليس حال ما هو عليه و معه إذا اعتبر عدمه و هو معه إذا اعتبر عدمه و هو معه و عدم عدم و عدم و عدم عدم و عدم عدم و عدم عدم و عدم و عدم و عدم عدم و ع

١. ش: \_ يكون قبل... الزمان. ٢٠ الشفاه: حاصل في الحالين. ٣٠. س، ن: هي؛ ش: + له.

متقدّم هو حال ما هو مع. فقد يبطل منه لامحالة أمركان له من التقدّم عند ما هو مع؛ فالتقدّم و القبلية معني الهذا الذات ليس لذاته و لا ثابتاً مع ثبات ذاته و ذلك المعنى مستحيل فيه أن المعنى مستحيل فيه أن يبقي مع الحالة الأخرى استحالةً لذاته و مستحيل فيه أن يصير مع.

و أمّا الشيء الذي له هذا المعنى و الأمر فلايستحيل ذلك فيه: فإنّه تارةً يوجد وهو قبل و تارةً يوجد وهو بعد و هو آوا حد بعينه؛ و أمّا نفس الشيء الذي هو قبل و بعد لذاته فإن كان بالقياس فلايجوز أن يبقي هو بعينه فيكون بعداً بعد ماكان قبلاً؛ فإنّه ما جاء المعنى الذي به الشيء بعد إلاّ بطل ما هو به قبل و الشيء أذو هذا هو باقٍ مع بطلان الأمر القبل» [۶۱]انتهى ما رمنا نقله لتقرير غامض المعنى و إن كانت هذه السياقة من الإطناب وراء طور الكتاب.

#### تبيان [٤٢]

ربّما يتوافق [٣٩] المتحرّكان في ابتداء الحركة و انتهائها و يختلف مقطوع المسافة قلّةً و كثرةً إمّا لاختلاف السرعة و البطؤ [٤٩] أو لتفاوت عدد السكونات المتخلّلة كما يراه قوم أو في أحد الأمرين فقط و يتساوي مقطوعاهما من المسافة لذلك أيضاً أو فيهما و في حدّ السرعة و البطؤ جميعاً: فتتساوي المقطوعتان حينئذٍ و أيّاً ماكان يكون من مبتدأ الحركة إلى منتهاها إمكان [6٥] قطع المسافة بعينها بالحركة المعيّنة التركيب مع السكون و إمكان قطع ما هي أطول

٢. س: 4 ذو المعنى الذي به الشيء.

أو أقصر بالأسرع و الأقلّ مخالطة سكونات أو الأبطأ و الأكثر مخالطة السكونات؛ فبين المبتدأ و المنتهي إمكان محدود بالقياس إلى الحركة و إلى السرعة؛ [۶۶] و إذا نصّفت المسافة و السرعة بعينها و البطؤ ' بعينه حصل إمكانان [۶۷] متساويان كلّ منهما نصف الإمكان المفروض أوّلًا: فذلك الإمكان [٤٨] منقسم و كـلّ مـنقسم فمقدار أو ذو مقدار. فقد صحّ أنّه لايعرى عن مقدار مّا فهو إمّا مقدار المسافة فتعود المتساويات مسافةً [٤٩] متساويات فيه و ليس كذلك أو مقدار المتحرّك [٧٠] فيكون الأعظم أعظم فيه [٧١] و هو منتفٍ؛ و من المعلوم أنَّ الحركة ليست نفسها ذات هذا المقدار نفسه و لا السرعة و البطؤ؛ و ` ذلك إذ الحركات تتَّفق فــى أنَّــها حركة و في السرعة و البطؤ و تختلف في هذا المقدار و ربّما تختلف في السرعة و تتَّفق فيه"؛ و لا يجوز أن يكون قائماً بنفسه؛ كيف و هو منقض ٍ فاسد مع مقدّره؛ فهو إذن متعلَّق بموضوع و\* ليس مادّة المتحرّك بلا واسطة و إلّا لتصير بـــه أصــغر و أعظم؛ (٧٣) فهو فيه بواسطة هيئة و لاتكون قارّة كالبياض و السواد؛ فيكون بتمام مقدارها يحصّل في المادّة مقداراً ثابتاً قارًاً و المــادّة تــزيد بــزيادته و تــنقص ينقصانه؛ ولس كذلك.

فبقي أن يكون مقدار هيئة غير قارّة و هي الحركة؛ و لذلك لايتصوّر الزمان إلّا مع الحركة؛ و متىٰ لم يحسّ بحركةٍ لم يحسّ بزمانٍ، كما وقع لأصحاب الكهف و لقوم من المتألّهين قبلهم على ما حكى المعلّم الأوّل.

فَإذن الزمان هو لذاته<sup>۵</sup> مقدّر للتغيّر و مقدار لما هو في ذاته. ذو تقدّم و تأخّر. لايوجد المتقدّم منها مع المتأخّر؛ فلايكون هو قبل و بعد لأجل شيء آخر و إلاّ

لكان ذلك الشيء أو شيء آخر ينتهى إليه التدريج آخر الأمر هو لذاته قبل و بعد؛ و أمّا ساير الأشياء فإنّما يكون فيها قبل و بعد بمعنى أنّ القبل منها فائت أو البعد غير موجود مع القبل لا لذواتها، بل لمقارنتها في الوجود القسم من أقسام هذا المقدار؛ فما طابق منها جزئاً هو قبل قيل له تعد؛ و هذه الأشياء هي ذوات التغيّر؛ إذ لا فائت و لا لاحق حيث لا تغيّر و كيف يكون قبل و بعد إذا لم يحدث أمرٌ فأمرٌ و لم يكن اختلاف و تغيّر؟!

فالزمان مادّي موجود في المادّة بتوسّط الحركة (٧٣) و لايوجد<sup>٢</sup> إلّا بوجود تجدّدٍ حالٍّ مع استمرار ذلك التجدّد؛ فهو كمّ متّصل ليس بذي وضع.

#### إشارة [٧٤]

أما تحقّق عندك أنّ للحركة كئية [٧٥] من جهة مقدار المسافة فـتزيد و تـنقص بزيادتها و نقصانها (٧٤) و كذلك [٧٧] من جهة الزمان و أنّ لها عدداً من حـيث انقسامها إلى أجزاء متقدّمة و أخر متأخّرة حسب انقسام المسافة إليهما إلاّ أنّ الأجزاء المتقدّمة للمسافة تجتمع في الوجود مع المتأخّرة منها بخلاف ما بإزائهما من متقدّمة الحركة و متأخّرتها؛ فإنّهما لاتوجدان معاً؟!

و كذلك من جهة الزمان إذا انقسم إلى أجزاء متقدّمة و متأخّرة و لكن ذلك إنّما يكون من جهة المسافة [٧٨]؛ فالتقدّم و التأخّر من جهة ما هما للحركة معدودان بها؛ فإنّها بأجزائها تعدّ المتقدّم و المتأخّر؛ [٧٩] فالحركة لها عدد من حيث لها في المسافة تقدّم و تأخّر و مقدار بإزاء مقدار المسافة.

فما أيسر لك أن تعتبر الزمان كمّية الحركة و مقدارها مادامت على اتّصالها و

١. ش: لمقارنتها للوجود. ٢. س: لاتوجد.

عددها إذا انفصلت إلى متقدّم و متأخّر لا بالزمان، بل من جهة ما يتبع انقسام المسافة على ما هو المسلوك في الشفاء؛ [٨٠] فلاتقع التحديد الدوري؛ و أمَّا مسلك الإثارات و هو أن تعتبره كمّية و عدداً لها لا من جهة المسافة، بل من جهة التقدُّم و التأخُّر اللذين لايجتمعان فربَّما يفضي [٨١]بك إلى الوقوع في الدور إلَّا أن تمتطى ٢ تسامحاً ٦. [٨٢]

الزمان كمّ متّصل [٨٣] بالذات و بالعرض أيضاً و منفصل بالعرض.

أمَّا الأوَّل: فلأنَّه في نفسه مقدار الحركة.

و أمّا الثاني: فلأنّه يقدّر بالمقايسة إلى مسافةٍ مّا ؟: فيقال: «زمانُ حركة فرسخ» فيقدّر الزمان بالفرسخ و هو مقدار خارج عنه؛ فقد يكون الشيء في مـقولة ثـمّ يعرض له شيء من تلك المقولة كالكيفية تعرض لها الكيفية و الإضافة تعرض لها الاضافة.

و أمّا الثالث: فلِما يعرض له من الانفصال إلى الساعات و الأيّام و غير ذلك؛ و إنّما يعرض له ذلك بسبب التقدّم و التأخّر.

### تلويحُ استفاديُّ [٨۴]

أ ليست الحركة [٨٥] في ذاتها حقيقة هي كمالٌ مّا بالقوّة أو خروج من قوّة إلى فعل؛ و ليس في طبيعة هذا المعنى أنّ هناك بُعداً مّا بين المبتدأ و المنتهيٰ متّصلاً قــابلاً

۳. هامش «س»: تسامحات.

١. س: فلايقع.

للقسمة الوهمية [۸۶] بل إنّما يعلم ذلك بنوعٍ من النظر يحقّق أنّ هذا المعنى إنّما يوازي المقدار المتّصل لا غير؛ فلا يدخل في مهيّتها اتّصالًا أو تـقدّرٌ، بـل إنّـما يعرضها ذلك من جهة المسافة و اتّصال المسافة تصير علّة لوجود تقدّمٍ و تأخّرٍ فيها وهي بهما يقتضي وجود عددٍ لها هو الزمان؛ [۸۷] فهي متّصلة من جهتين. فعلّة اتّصال الزمان اتّصال الرّمان السافة بتوسّط اتّصال الحركة بها. [۸۸]

لستُ أعني بذلك أنّه علّة لصيرورة الزمان متصلاً. كيف و هو متصل بذاته لا بعلّةٍ ولا بأمرٍ عارضٍ، بل عليته لوجود ذات الزمان المتصل، كما أنّ سبب الحرارة علّة لوجود الحرارة التي هي كيفية بذاتها لا لكون الحرارة كيفية؛ فالاتصال المسافي يقتضي وجود المتقدّم و المتأخّر في الحركة على الاتّصال؛ و عدد المتقدّم و المتأخّر يكون بمقدار الحركة و الحركة تعدّ الزمان على أنّها تقتضي وجود عدد الزمان مِن المتقدّم و المتأخّر؛ و الزمان يعدّ الحركة على أنّه نفسه عدد لها، كما أنّ الزمان مِن المتقدّم و المتأخّر؛ و الزمان يعدّ العركة على أنّه نفسه عدد لها، كما أنّ عدد له؛ و اعتبِر الأمر في وجود الناس بالنسبة إلى عددهم و هو مثلاً عشرة؛ فلوجودهم وجدت العشرية و هي جعلتهم ذوي عددٍ؛ فإذا عدّتهم نفسٌ لم يقع المعدود طبيعة الإنسان، بل العشرية التي حصّلها افتراق الطبيعة و إن كانت هي صحّت لها المعروضية للمدد؛ فكما أنّ النفس بالإنسان تعدّ العشرية فكذلك صحّت لها المعروضية للمدد؛ فكما أنّ النفس بالإنسان تعدّ العشرية فكذلك

١. س: اتصاله.
 ٢. س: اتصاله.
 ٢. ن: ـ يكون بمقدار الحركة... المتأخر.

#### مصباح

كأنّك إذن متحدّس أنّ الزمان لكونه بذاته مقداراً يكون استعداد الموهوم المن القسمة فيه له بذاته و لاكذلك الحركة؛ وأمّا تعيّن الامتداد بالفعل فإنّما يعرض له بسبب الحركة؛ فاذن الحركة علَّة لوجو د الزمان كالجسم لوجو د المقدار؛ و الزمان علَّة لكون الحركة غير متناهية المقدار أو متناهية؛ و المحرَّك علَّة لوجود الحركة؛ فهو علَّة أوليٰ لوجود الزمان و علَّة أيضاً لثبات الحركة المستتبع لازدياد كمّيتها \_ أعنى الزمان \_ و لا علَّة لكون الزمان مستعدًّا لأن يمتدُّ إلى نهاية معيِّنة أو لا إلى نهاية أصلاً؛ فإنّ ذلك له لذاته كما كان قبول الانقسام له كذلك لكن وجود هذا المعنى ــأعنى الامتداد إلى نهاية أو لا نهاية بالفعل ــإنّما يكون له بسبب المحرّك و بتوسّط الحركة، كما أنّ وجود الانقسام له بالفعل إنّما يكون بقاسمٍ خارج.

فالحركة بذاتها توجد الزمان على نحو يلزمه استعداد قبول الانقسام لذاته و بثياتها كونه ممتداً إلى نهاية أو لانهاية بالفعل.

ثمَّ الزمان يفيد كون الحركة ذات مقدار متناهِ أو غير متناهِ؛ فكثيرٌ من الأشياء يوجد أمراً و لذلك الأمر صفة أوّلية ثمّ يكون له تلك الصفة بالقصد الثاني؛ فـتولّ الخوض فيه كي تدرك عوره.

#### أحصناء

مِن الناس من نفي وجودَ الزمان مطلقاً.

و منهم من أثبت له وجوداً لا على أنّه في الأعيان بوجدٍ من الوجوه، بل علي ً

٣. س: الخوض كي تدرك فيه.

٢. ن: كما الجسم. ١. س: الموهوب.

آنه أمر متوهّم<sup>ا</sup>.

و منهم من جعل له وجوداً لا على أنّه أمرٌ واحدٌ في نفسه، بل على أنّه نسبة على جهةٍ تما لاًمور أيّها كانت إلى أمور أخر أيّها كانت تلك أوقات لهذه؛ فتخيّل أنّ الزمان مجموع أوقاتٍ و الوقت عرضٌ حادثٌ يفرض مع وجوده وجود عرضٍ آخر أيّ عرضٍ كان؛ فهو وقت لذلك الآخر، كطلوع الشمس و حضور إنسان.

و منهم من وضع له وجوداً وحدانياً على أنَّـه جــوهر قــاثم بــذاتــه مــفارق للجـــمانيات.

و منهم من جعله جوهراً جسمانياً هو نفس الفلك الأقصىٰ.

و منهم من عدّه عرضاً؛ فجعله نفس الحركة.

و منهم من جعل حركة الفلك زماناً دون ساير الحركات.

و منهم من جعل عودة الفلك زماناً؛ أي دورة واحدة.

فهذه هي المذاهب المسلوكة في الأعصار السالفة قبل نضج الحكمة حُكي عنها في طبيعي الشفاء؛ و أمّا المحصّلون من أرباب الحكمة النضيجة فذهبوا إلى آنَـه موجود مقدار للحركة؛ و لملّك من أنفّة القول على هُدئ فيه. ثمّ في مستأنف البيان يتميّن لديك أنّ ما يستتبعه هي حركة معدّل النهار، إن شاء اللّه الحكيم.

و صاحب التلويحات يزعم أنّ الحركة من حيث تـقدّرها عـين الزمـان و إن غاير ته من حيث هي حركة؛ فهو لا يزيد عليها في الأعيان، بل في الذهن فقط إذا اعتبرت من حيث هي حركة. و أبوالبركات البغدادي يتقوّل على الحكمة فيألق ( [٨٩] و يـقول: إنّ الزمـــان مقدار الوجود.

#### تذنيب

انتحلت الأشاعرة ثالث المذاهب؛ فعندهم الزمان متجددٌ معلومٌ يقدّر به متجدّد مبهم يزال به إيهامه؛ و قد يتعاكس بحسب متصوّر المخاطب؛ فإذا قيل: «متى جاء هذا الإنسان؟» يقال: «عند طلوع الشمس» إذا استحضر الطلوع دون المجيء. ثمّ إذا قال مستحضر المجيء دون الطلوع: «متى طلعت الشمس؟» يقال: «حين جاء هذا الإنسان» و كذلك يختلف بالنسبة إلى الأقوام؛ فيقال لهم: أجعلتم الزمان نفس ذلك المتجدد و هو أمر موجود؟! فكانّكم نسيتم ما كنتم تذهبون إليه من أنه أمر آلايتفوّه به إنسان أو نفس الاقتران و المعيّة؛ فكلّ مقترنين و مَعَين إنّما يقترنان في المي ما هما فيه معاً؛ فما به المعيّة هو الوقت الذي يجمعهما و يجعل كلّ منهما دالاً عليه، بل قد يدلّ عليه بغيرهما مما يقع فيه؛ فقد جعلتم أمارات الأوقات أوقاتاً؛ فأمكن عندكم تعاكس التوقيت؛ و لو كنتم تفقهون ما هو الوقت حقيقةً لحكمتم بامتناع ذلك.

#### تشعيب

من الناهضة لرابع الآراء مَن يحتفّ بخِداج الظنّ؛ فيتخيّل للزمان وجوداً مـفارقاً للمادّة على أنّه واجب الوجود بذاته مستقلّ بالقيام بنفسه؛ و إليه ذهبت مـتقدّمة

١. ش: فيلق؛ هامش «ش»: فيالق.

الفلاسفة من متهوّستهم ١.

و منهم مَن يضع إدراجه في الطبايع الإمكانية لكن لا على أن يعتريه تعلق بمادّة، بل على أنه جوهر موجود منفصل الذات عن المادّيات، مفارق الوجود للجسمانيات، مستقلّ بنفسه، قائم في وجوده بذاته؛ و هذا الرأي ينسب إلى إمام الحكمة، أفلاطن الإلهي و شرذمة من أشياعه؛ و مشرع الفريقين استيجاب أن لايقع في بحت ذات الزمان و المدّة تغيّر أصلاً ما لم تعتبر نسبة ذاته إلى المتغيّرات؛ فالمدّة إن لم يقع فيها شيء من الحركات و التنفيّرات لم يكن فيها إلاّ الدوام و الاستمرار و إن وقع حصلت لها قبليات و بعديات لا من جهة التغيّر في ذات الزمان و المدّة، بل إنّما من قبّل تلك المتغيّرات.

ثم إن اعتبر نسبته إلى الذوات الدائمة الوجود المتنزّهة عن التغيّر سمّي من تلك الجهة بالسرمد؛ و إن اعتبرت نسبته إلى ما فيه الحركات و التغيّرات من حيث حصولها فيه فذاك هو الدهر الداهر؛ و إن اعتبر من جهة نسبته إلى المتغيّرات المقارنة إيّاه فذاك هو المسمّى بالزمان؛ و صاحب المباحث المشرقية [ 1 ] يتزحزح عن مندوحة الحقّ بمضايق الشُبّه و يجتنع في شرحه لميون الحكمة إلى التشبّت بذيل أفلاطن.

#### إيضاح [٩١]

أَ ليست الحركة تتّصف بالسرعة و البـطؤ حـقيقةً و ۗ لا بـالزيادة و النـقصان و المساواة و المفاوتة إلاّ من جهة المسافة أو الزمان و لاكذلك الزمان، بـل إنّـما يتّصف بالطول و القصر و الزيادة و النقصان و المساواة و المـفاوتة بـالذات؟ و يكون حركتان معاً و لايكون زمانان معاً؛ و قد يحصل حركتان مختلفتان معاً في زمان واحد و زمانهما لايختلف؛ و الحركة فصولها غير فصول الزمان؛ و الأمور المنسوبة إلى الزمان مثل: «هوذا» و «بغتة» و «الآن» و «آنفاً» ليست هي من ذات الحركة في شيء؛ و الزمان يصلح أن يؤخذ في حدّ الحركة السريعة دون الحركة و كذلك حكم الحركة الأولى الفلكية؛ و جزء الزمان زمان و جزء الدورة ليس بدورة؛ و ليس كلّ ما ينقضي منه شيء و يتجدّد آخر زماناً، بل إنّما يكون إذا كان ذلك لطبيعته بذاتها و الحركة ليست كذلك بطبيعتها، بل بمقارنة الزمان؛ و القياس وجود ليس ينطبق عليه الزمان، بل بعض الموجودات يرتفع عن سِئط الزمان و يحيط به؛ ﴿فَاسْتَقِمْ كُنا الْمِرْتَ ﴾ [٩٣] و لا تقتحم المقات الظنون و الأوهام.

#### تفصلة فيها تبصرة

عند محصليهم أنّ عدم الزمان قبل وجوده أو بعده قبليةً و بعديةً تصدّان ما هو قبل و بعد عن الاجتماع في الوجود يمتنع بالنظر إلى ذاته و لايلزم أن يكون واجب الوجود كما توهّم عديم التحصيل منهم في سالف الحكمة؛ لأنّ امتناع خصوص نحو عدمٍ لذاته لايستلزم امتناع طبيعة العدم؛ فلايأبى ذاته أن يعدم أزلاً و أبدأ؛ فلايوجد أصلاً: [٩٩] و لعلّ الحقّ لايسع إلّا ما هو أخصّ من ذلك؛ فالممتنع بالنظر إلى ذاته عدمه المتقدّم على وجوده التقدّم الزماني أو المتأخّر عنه ذلك التأخّر؛ إذ يلزم؛ إذ ذلك اقتران وجود الشيء بعدمه؛ و لنأتينّك بمُشيع النظر في مستقبل القول ليطمئن قلبك.

### اُسُّ قانونئ

وجوب الطبيعة بشرط شيءٍ لذاتها أو بالنظر إلى شيءٍ يستلزم وجوبَ الطبيعة لا بشرط شيءٍ بستلزم الطبيعة لا بشرط شيءٍ بشرط شيءٍ كذلك، بل هو عينه و لا عكس؛ [٩٥] و امتناع الطبيعة بشرط شيءٍ كذلك و ليس عينه و لا عكس. [٩٤]

### عقدٌ و حلُّ

لملك تقول: أما جعلتم في أساسات تعاليمكم الإمكان امحوّج الممكن في بقائه أيضاً إلى العلّة؟ [97] و أحد النقيضين إذا امتنع بالنظر إلى ذات بذاتها أما تضعون الآخر واجباً بالنسبة إلى تلك الذات من حيث هي تلك؟ فإذا امتنع العدم الطاري بالنظر إلى ذات الزمان كان نقيضه و هو الوجود في آن الوجود أو الوجود المستمرّ أو ما شئت فسمّه واجباً له بذاته؛ فكيف يحتاج هو في بقائه إلى علمّة مبقة؟

فيقال لك: كيف يكون ذلك النحو من الوجود واجباً لذات الزمان و يسمكن انتفاؤه عنه نظراً إلى ذاته في ضمن انتفاء الوجود المطلق عنه بالكلّية؟! و إن لم يمكن ذلك بعد عروض الوجود؛ فالوجوب على تقدير لايوجب الوجوب بالذات و من أنحاء الوجود لايقع نقيضاً للعدم الطاري، بل هو رفعه ويتحقق بالوجود و بعدم لا يكون طارياً؛ فالمقيد قد ير تفع برفع ذاته المقيدة و قد يسر تفع برفع قيده؛ و ما تبرهن امتناعه هو العدم الطاري على طريق التوصيف التقييدي

۲. ن: \_الوجود.

١. ن: اما جعلتم الامكان في اساسات تعاليمكم.

۲. س: نحو؛ ن: و نحو.

دون الإضافة؛ أي رفع الوجود على التقييد بالطريان؛ أعني الرفع المقيّد [٩٨] لا الرفع المضاف على سبيل رفع المقيّد؛ فما أسهل لك أن تجتزئ في تحقّق نقيضه برفع الطريان؛ فيتحقّق برفعٍ غير طارٍ.

#### تنوير

سبيل العدم بعد الوجود بعديةً زمانيةً [٩٩] بالنظر إلى ذات الزمان سبيل الوجود بعد العدم أيّة بعديةٍ كانت [١٠٠] بالقياس إلى ذات الواجب الوجود تعالى: فإنّه يمتنع هناك مع امتناع جميع أنحاء العدم و يتحقّق نقيضه بوجودٍ ليس بعد عدم.

#### شكَ و تكشاف

ربّما يستكنّ بخُلدك أنّ فرداً من المهيّة كيف يكون نقيضَ فردٍ آخر منها و أفراد المهيّة متشابهة من جهة ما لها من تلك المهيّة؟! [١٠١] أفليس العدم الطاري و رفعه فردين لطبيعة العدم?! فيزال بأنّ طبيعة العدم تختلف باختلاف ما أضيفت إليه؛ فإن أخذ العدم الطاري فرداً من طبيعة رفع الوجود لم يكن رفعه فرداً من تسلك الطبيعة ، بل من طبيعة العدم بمعنى مطلق الرفع المساوق للسلب المستفاد من كلمة النفي مطلقاً ! و الفرق غير متّضح الفساد [١٠٢] سيّما في المفهومات الاعتبارية.

فإن لجّ لاجٌّ و قصّر الرفع البتّة على الإضافة إلى الثبوت دون المهيّة في نفسها فيكون قدأرجع النقيضين [١٠٣]إلى ثبوت العدم الطاري و رفعه: [١٠٣]و إن أعيد النظر [١٠٥] في رفع رفع شيءٍ مّا من الأشياء مقيّداً بالطريان و قيل: إنّه فرد من

۱. س: طبيعة.

طبيعة الرفع المساوق لمفهوم كلمة السلب مطلقاً و نقيضه و هو رفعه أيضاً فرد من تلك الطبيعة [۱۰۶] أرتُكِب [۱۰۷] أنّ نقيض الشيء بمعني رفعه [۱۰۸] قد يكون من أفراد مهيّته؛ فأحد النقيضين يكون رفعاً بالنسبة إلى الآخر و لايكون الآخر رفعاً بالنسبة إليه و إن كان الرفع مهيّة في نفسه.

و من هيهنا يتأسّس [1٠٩] أنّ التناقض بهذا المعنى لايتكرّر من جانتي النقيضين؛ إذ لايكون مفهوم كلّ منهما رفع الآخر و أنّه لايتحقّق بين أكثر من مفهومين؛ [11٠] فلايكون شيثان مفهوم كلّ منهما رفعَ شيءٍ واحدٍ بعينه. [111]

#### بدحضة

أنت على سلطنة التشكيك من قولك فإذن اقد صار عدم العدم مقابل العدم و نوعه و بينهما تدافع؛ لأنّ النوعية توجب حملً ما هو الجنس على ما هو النوع مواطأةً و على ما يحمل عليه النوع مواطأةً أو اشتقاقاً ذلك الحمل بخصوصه؛ فما أظهر أنّ عروض النوع، بل الأخصّ مطلقاً لشيءٍ يلزمه عروض الجنس أو طبيعة الأعمّ مطلقاً له، بل هو عينه.

و ما أسخف قول من قال: النوعية بحسب حمل المواطاة و مقتضاها الصدق بحسبه و التقابل بحسب الحمل الاشتقاقي على ثالث و سبيله امتناع الاجتماع بحسبه؛ فلايتنافيان.

و يدانيه في الفساد حديثُ <sup>7</sup> مَن [١٩١٧] يسرد أنّ موضوع التقابل هو مُسمّىٰ لفظ عدم العدم و هو لا عدم لا أنّه عدم؛ فليس من أنواعه؛ و موضوع النوعية نـفس

مفهومه و هو ما عين مسمّاه به في الذهن و المسمّى قد يتناول ما عين هو به و هو الحاصل منه في الذهن كالمفهوم؛ فيطلق اللفظ الموضوع للمسمّى عليه حقيقةً؛ وقد لايتناوله كاللامفهوم؛ إذ ما يحصل منه في الذهن مفهوم؛ [١١٣] فيطلق عليه اللفظ الموضوع لمُسمّاه المقابل للمفهوم على سبيل التوسّع؛ فلفظ عدم العدم يطلق على مفهومه في الذهن و هو العدم المضاف إلى نفسه توسّعاً و على مسمّاه الذي هو موضوع التقابل و هواللاعدم حقيقةً؛ فيختلفان وكيف يغرّق بسين المُسمّى و المفهوم؟!

أ فنسي ما تحقّق عند أهل التحصيل و قد حصّله هو أيضاً من أنّ الألفاظ إنّما توضع للصور الذهنية بالذات و للحقائق التي تلك عنوانات لها بالعرض و لِم أهمل حيثيتَى الحملين الذاتي و العرضي [۱۲۴] و لم يحصّل أنّ شيئاً لا يسلب عن نفسه و كلّ مفهوم [۱۱۵] يحمل على نفسه [۱۲۹] بالحمل الأوّلي الذاتي إلّا أنّ طائفة من المفهومات تحمل على أنفسها بالحمل العرضي أيضاً كالموجود المطلق و الممكن العام و المكلي و أمثالها؛ و طائفة منها لا تحمل على أنفسها ذلك الحمل، بل الحمل الأوّلي فقط كالجزئي و اللامفهوم و اللاممكن و عدم العدم و أشباهها؛ و بل الحمل الأوّلي فقط كالجزئي و اللامفهوم و اللاممكن و عدم العدم و أشباهها؛ و لذلك أعتبر في وحدات التناقض وحدة الحمل [۱۷۷] أيضاً و لا يجبّ عرق الشبهة إلاّ تكثيرًا الحيثية التقييدية الموقعة تكثراً في ذات الموضوع دون التعليلية، كما يقال: إنّ النوعية من حيث إنّه عدم مقيّد؛ و التقابل من حيث إنّه رفع للعدم و لا يقرن بما يكثر الجهة.

۱. ن: بتكثير.

### تذبيلُ فيه هدمُ و تحصيلُ ١

أسمعتَ الذي [١١٨]مِن ' بعيديّ الغور يتفصّى بأنّ العارض للعدم هو حصّة مِن العدم مخصّصه "به تخصّصَ العارض بالمعروض؛ و هذا لايقابل العدم، بل هو نوع منه؛ و معروضه معدوم و المقابل له هو عدم العدم الذي تـخصّصه بـالعدم سـابق عــلي العروض و يصير بعد اعتبار عروضه له عدم عـدم العـدم و مـعروضه مـوجود؛ فالمعنيان متغايران.

و لايتوهّم أنّ معروض الأخير إن لم يتّصف بالعدم المطلق تحقّق المقيّد بدون المطلق و إن اتَّصف به كان موجوداً و معدوماً؛ لأنَّه متَّصف ً به بمعنى أنَّه سلب عنه شيءٌ مّا و المعدوم بهذا المعنى لايقابل الموجود، إنَّما المقابل له هو بمعنى ما سلب عنه الوجود.

و يعترف بعدم حَسْمه لمادّة الشُّبهة؛ إذ لو قيل: «إنّ عدم العدم الذي تحصّصه بالعدم سابق على العروض عدمٌ مقيَّدٌ بقيدٍ؛ فيكون نوعاً منه و لا يجتمع مع العدم في موضوع؛ فيكون مقابلاً له» لتأتّي.

ثمّ يقول: الحقّ أنّ هذا المقيّد من حيث إنّه عدمٌ مقيّدٌ بقيدٍ مع قطع النظر عن خصوصية القيد نوع منه و من حيث إنّه رفع للعدم مقابل له؛ فالمنظور إليــه فــى الاعتبار الأوَّل هو كونه عدماً مقيَّداً بقيدٍ و في الاعتبار الثاني هو كونه رفع العدم و سلبه؛ فالموضوع مختلف بالاعتبار، كما يقال مثلاً في معالجة الشخص نفسه إنَّه من حيث إنّه معالج غيره من حيث إنّه مستعلج؛ فالمؤثّر النفس من حيث ما لها من <sup>۵</sup> ملكة المعالجة و المتأثّر هي من حيث ما لها من قبول العلاج؛ و فسي عــلم

٣. س: تحصصه.

۲. س: ـ من. ۱. ن: . فيه مدم و تحصيل. ۲. ن: شصف.

۵ ن: دمن.

النفس بذاتها إنها من حيث حضور مجرّد عندها عالمٌ و من حيث إنها مجرّد حضر عند مجرّد معلومٌ؛ فحوضوع العالمية يغاير موضوع المعلومية بالاعتبار؛ و لا يستشعر أنّ المقيّد باعتبار مطلق التقييد مع عزل النظر عن خصوصية القيد إذا كان نوعاً من العدم بمعنى الأخصية منه كان باعتبار الخصوصية أحرى بأن يكون كذلك و نوعية الأوّل بالنسبة إلى طبيعة العدم المطلق غير مدافعة لأن يكون الثاني أيضاً نوعاً منه، بل محقّقة لذلك؛ وكيف ظنّ أنّ علم المجرّد بذاته ممّا يحوج إلى تكرّر جهةٍ تقييديةٍ فيه على أن يكون في ذاته شيء بإزاء العالمية و آخر بإزاء المعلومية و لو بحسب انتزاع العقل؟! و لايتكلّفه [١٩٩] مَن في نفسه قوّة طابخة للحكمة.

فقد استبان لذويها أنَّ معقولية الشيء هي كون مهيته المجرَّدة لشيءٍ و عاقليته هي كون مهيته مجرَّدة لشيءٍ و عاقليته هي كون مهيته مجرَّدة لشيءٍ له بلا شرط أن يكون ذلك الشيء هـو أو غـيره؛ و وجود المعقول لذاته ا هو وجوده لمُدرِكه نفس معقوليته؛ فـلمّا كان المجرّد وجوده لذاته بخلاف المادّي \_فإنَّ وجوده في ذاتـه هـو وجـوده ٢ للمادّة \_كان وجوده بعنه عقله لذاته.

و ما منه بإزاء العاقلية هو ما منه بإزاء المعقولية إلا أنّك إذا قايستَ بينه و بين الذوات العاقلة لمعقولاتٍ هي غيرها سمّيتَه باعتبارك أنّ ذاته لها هو يُته المجرّدة لذاته عاقلاً و حكمتَ بأنّ ذلك منه بإزاء العاقلية و باعتبارك أنّ هو يّته المجرّدة لذاته معقولاً و وضعتَ هذا سنه بإزاء السعقولية لا على أنّ في ذاتمه أحد الاعتبارين يخالف الآخر؛ فاختلاف الإسم يتبع اختلاف الإضافة الحاصلة بالمقايسة.

۱. س، ش: في ذاته.

و لو كان الأمر كما ظنّ لانْجرّ تغايرُ اعتبارات ذات المبدأ الأوّل \_ تعالى شأنه \_ إلى تكثّر الحيثيات في ذاته \_ جلّ ذكره \_ و هو قولٌ فضيحٌ يتقدّس عن أمثال ذلك جنابُ قدّوسيته؛ فليس هناك إلاّ تكثّر الأسماء باعتبار السلوب و الإضافات اللازمة من المقايسة بينه و بين غيره؛ و كبرياؤه أعلىٰ من ذلك كلّه؛ و ليته ينظر إلى قول الشيخ الرئيس أبي عليّ في كتابّى الشفاه و النجاة: «فقد فهمت أنّ نفس كونه عاقلاً و معقولاً لا يوجب أن يكون إثنين في الذات و لا إثنين في الاعتبار أيضاً؛ فإنّه ليس تحصيل الأمرين إلّا اعتبار أنّ له مهيّة مجرّدة هي ذاته و أنّه مهيّة مجرّدة

و هيهنا تقديم و تأخير في ترتيب المعاني و الغرض المحصّل شيء واحد بلا قسمة. فقد بان أنّ كونه عاقلاً و معقولاً لايوجب فيه كثرة البئّة.» [١٣٠]

و في كتاب المباحثات أنّه عاقل و أنّه معقول فيه شيء واحد؛ [١٣١] و في كتاب التعليقات [١٣٢]: «و الباري \_ تمالئ \_ هو عقل؛ لأنّه هويّة مجرّدة؛ و هو عاقل؛ لأنّ ذاته له؛ و هو معقول؛ لأنّ هويّته المجرّدة لذاته؛ وكون ذات الباري عاقلاً و معقولاً لايوجب أن يكون هناك إثنينية في الذات و لا في الاعتبار. فالذات واحدة و الاعتبار واحد لكن في الاعتبار تقديم و تأخير في ترتيب المعاني؛ و لايجوز أن تحصل حقيقة الشيء مرّتين اكما تعلم؛ فلايجوز أن تكون الذات إثنين.» [١٣٣] فانظر كيف زلّ حتّى كاد يضلّ؛ ﴿وَ اللّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إلىٰ صِرااطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ [١٣٣].

۱. س: امرتين.

#### قسطاس

ما هو أخصٌ من طبيعة و أنضعه نوعاً منها كالإنسان من الحيوان إنِّما نوعيته من حيث إنَّه تلك الطبيعة مع قيد لا من حيث تخصَّصه بخصوصية القيد كالناطق؛ فإنَّ الطبيعة وإن كانت عين الفرد بحسب أنحاء الوجود جميعها إلّا أنّ للعقل أن يأخذها تارةً من حيث التعين و أخرى من حيث الإيهام و يضع بينهما إثنينيةً مّا و الفرد و إن كان في تلك الملاحظة أيضاً مخلوطاً بالطبيعة بحسب نفس الأمر لآنها لا بشرط شيء لم تأب في ذاتها عن أن يكون معها شرط أو لم يكن؛ فيتحقِّق بوجود الطبيعة بشرط شيءٍ أينما وجدت و لو في هذا النظر إلّا أنّ هذا اللحظ (١٣٥ )لمّاكان اعتباراً للطبيعة بشرط شيء من حيث خصوص تعيّنها حتّى يكون أصل الطبيعة لابشرط شيء مفصولة عنها ريثما تلحظ بذلك اللحظ صحّ أيضاً أن يحكم عليهما بالتعرية فيه بحسبه: فيشبه أن يكون تلك الملاحظة ظرف الخلط و التعرية باعتبارين: [١٢٤] و ما أشبه ذلك بقولهم في ظرف اتّصاف المهيّة بالوجود: «انّ المعتبر في مطلق الاتّصاف بحسب ظرفٍ مّا هو أن يكون الموصوف بحسب مرتبة وجوده في ذلك الظرف غير مخلوط بذلك الوصف العارض.»

و لايستراب أنّ المهيّة في الوجود الخارجي مخلوطة بـذلك الوجـود و فــي الوجود المقلي الوجود المقلي الوجود في الوجود المقلي أيضاً مخلوطة به بحسب نفس الأمر وفي الوجود المقلي أيضاً مخلوطة به بحسب نفس الأمر لكن للمقل أن يأخذها غير مخلوطة بشيءٍ من الموارض؛ فهي في هذا الاعتبار، معرّاة عن جميع العوارض حتّى عن هذا الاعتبار؛ فهذا النحو فهذا النحو وهذا النحو ظرف للاتصاف به وهو نحو من أنحاء (وجود المهيّة في نفس الأمر وهذا النحو ظرف للاتصاف به وهو نحو من أنحاء (وجود المهيّة في نفس الأمر وهو أن تقدّم

۱. س: انحاد.

على ساير الاتّصافات لكتّه لايتقدّم على نفسه؛ و الاتّصاف به أيضاً فيه؛ فــلذلك . أهمل بعض أهل التحقيق اشتراطً \ التقدّم في الموصوف.

### وهم و إزاحة

و لعلُّك تقول: فيلزم تحقّقُ المقيّد دون المطلق أو الفرد دون الطبيعة في هذا النظر و هو نحو من أنحاء الوجود في نفس/الأمر.

فيقال لك: هذا النظر و إن كان من أنحاء نفس الأمر لكن تلك أوسع من هذا و اللازم تحقّق الفردِ ٢ دون الطبيعة في هذا لا ٢ بحسب تـلك و الخُـرق [١٣٧] فمي ارتكاب ذاك دون ذا.

أو \* يقال: هذا إنّما يكون من أنحاء نفس الأمر من حيث إنّه وجود لا بتعمّل العقل اتّفق أن صار ذلك عينه لا من حيث خصوصية الاعتبار على ما سيقرع سمعك و ذلك التحقّق فيه من حيث خصوص الاعتبار لا بالاعتبار الأوّل.

### تذکیر<sup>۵</sup>

فعدم العدم فرد من أفراد العدم باعتبار عطبيعة أنّه طبيعة العدم مع قيد لا من حيث خصوصية القيد في نحو ملاحظة التعيّن و الإبهام؛ فإنّه من حيث تلك الخصوصية هو هذا الفرد بخصوصه؛ و هو شيء غير طبيعة الفرد في تلك الملاحظة و مقابل له من حيث الخصوصية لا من جهة مطلق الفردية.

و لا أظنَّك شاكًّا في أنَّ التدافع إنِّما هو بين التقابل و سِنْخ [١٢٨]مطلق الفردية ٧٧

| ٣. س، ن: ـ لا. | ٢. س: تحقيق الفرد.  | ١. س: اشتراك. |
|----------------|---------------------|---------------|
| ۶. س: 🛊 طبيعة. | ۵. هامش «س»: تنبیه. | ۴. ن: و.      |

۷. س: + و ،

بينه و بين التخصّص بخصوصية هذه الفردية من غير أن يجعل النظر إليها مشوباً بالنظر إلى سنخ الفردية و إن كان ذلك السنخ و هذه الخصوصية مـتخالطين فــي الوجود؛ فهذا سبيل اختلاف الحيثية التقييدية طِباقَ أَمَلِك؛ فاشلُكُه ممجّداً لربّي و ربّك تمجيداً.

## فصل

# في استيناف القول في أمر الزمان على طور آخر

### 144.5

أما استبان لك من المتلوّ عليك من قِبَلنا و المخزون عندك من تلقاء نـفسك فــي أصل اتّصال الجسم و أنّه عديم الفاصل الفي ذاته بالفعل أنّ الزمان مقدار و هو متّصل محاذٍ لاتّصال الحركات و المسافات؟

فعند المتهوَّسين [۱۲۹] بإثبات القِدَم أولى التحصيل منهم هو بجملته من الأزل إلى الأبد موجود متّصل واحد شخصي و كذلك محلّه و هو ً الحركة المستديرة الحافظة له ٥ سس مدنته.

و أهل التهويش [١٣٠] من أسلافهم يضعون أزمنة متكثّرة يلتئم السرمد مــن تركّبها ؟.

و على ما ذقناه من الحكمة و يشبه أن يكون فيه طعم التـحقيق هــو بــهويّته

٨. س: ايصال. ٢. س: ن: العفاصل. ٣. ش: كذا. ٢. ش: ــ محلَّد و هو. ٥. ن: ــ له. 9. س: تركيبها. الامتدادية المتناهية لا على أن ينتهي إلى أزل  $^{\dagger}$  زماني، بل على نحو آخر سيستبين سبيله على ما نصفه  $^{\dagger}$  لك \_إن شاء الله العكيم تعالى  $^{\dagger}$  \_ موجود وحداني شخصي متصل من أزله إلى أبده حذاء اتصال محلّه من الحركة المستديرة كذلك؛ فلا محالة يتوهّم بين أجزائه الوهمية فصول مشتركة حسب ما هو شأن المتصلات؛ فتلك هي التي تسمّى الآنات؛ و لاتتشافع  $^{\dagger}$  و إلّا استلزمت الأجزاء التي لاتتجزّى في الجسم.

### إشارة

إنّك لتعلم أنّ أجزاء المتّصل الواحد الموجود \_ و تسمّى الأجـزاء المـقداريــة <sup>٥</sup> \_ ليست معدومة صرفة. كيف و الذهن يحلّله إليها؟! و لعلّ عقلك ينقبض من تحليل الموجود إلى المعدومات الصرفة.

ثم هي ربّما تصير موضوعات في صوادق الموجبات، كما إذا كان شيء من أبعاض متصل محاذياً لأحد أقسام متصل محاذياً لأحد أقسام متصل محاذياً لأحد أقسام أخر؛ فيصدق عليها الإيجاب الخارجي و الربط الإيجابي مطلقاً في طباعه استيجاب وجود الموضوع؛ فإذن لها نحو من الوجود إلّا أنّه ليس منفرزاً عن وجود الكلّ، بل هي موجودة بعين وجوده.

# سدُّ ثُغْرَةٍ

لاتكن كمن يسبق إلى وهمه أنّ ذلك يستوجب كـونها بـالحقيقة أجـزاء ذهـنية

١. ن: أوَّل. ٢. ش: عالى.

المقدار. من المقدار

ع س: من أبعاض و آخر منها بارداً و متَّصل حارًّا.

كالجنس و الفصل؛ فتذكّر أنّ تلك ما بحسب المهيّة و هذه ما بحسب الكمّية.

و لا كمن اليتشبّث بمنع استلزام اختلاف العرض للانقسام الخارجي و كمون محلّ الحرارة و البرودة مثلاً في الخارج هو الكلّ الموجود بالفعل؛ إذ يسمكن أن يجتمع الضدّان في محلّ على أن يكون التمايز بحسب الإشارة دون الوجود؛ و الإشارة الحسّية إلى الأجزاء إنّما يوجب الوجود بالقوّة لا بالفعل؛ فتحدّس من نفسك أنّ العقل بعد تحليل المتصل إلى قسمين يجد أنّ محلّيته للحرارة مثلاً باعتبار أحدهما؛ فيوقع الحكم الإيجابي بذلك عليه على أنه صادق.

وكون الأجزاء في الخارج بالقوّة لا يدفع كونَ الانقسام خارجياً؛ [١٣١] فحيثية اختلاف العرض يوجب الانقسام الخارجي و إن لم يستلزم كون نفس ذلك بالفعل؛ فهو من تلك الحيثية إنّما يكون بالقوّة لكنّه حيث تحقّق في الذهن المالفعل يكون مأخوذاً بالنسبة إلى ما بحسب الخارج.

و يشبه أن يكون هذا هو مراد مَن سمّاه ذهنياً إن صحّ؛ فلم نَرَ في زُبُرهم إلّا أنّ اختلاف العرض كالبلقة هل يحدث في المتّصل انفصالاً بالفعل في الخارج كالقطع و الكسر؛ فيترتّب عليه إثبات الهيوليٰ أو لا؛ فيحتاج إلى بيان آخر؛ وكلٌّ صار إلى مذهب.

و أمّا أنّ ما يستتبعه من الانقسام عند لحاظ [١٣٧] العقل بعد فعليته هل يُـعدّ خارجياً أو ذهنياً؟ فلا تعرّض له في أقوالهم و هو مفروغ عمنه بـتحديد أقسـام الانقسام في مظانّد.

### وهم وإحصاف [١٣٣]

و لعلّ متحيّن وقت التشكيك يقول: «فقد أوجبتَ بما وضعتَ صحّةَ أن تـحمل

الأجزاء المقدارية على المتصلات فيقال مثلاً: «الذراع المتصل نصف ذلك الذراع» إذ مجرّد الاتحاد في الوجود مصحّع للحمل مواطاة » فيجاب بأنّ جزئية الجزء المعيّن من تلك للمتصل كنصف الذراع له إنّما يكون باعتبار حقيقته الشخصية لا من حيث نفس المهيّة؛ إذ هو من جهة المهيّة الاتصالية ليس على تعيّن شيء من الامتدادات ليصلح لانتزاع جزء بعينه منه؛ فاتّحاده معه وجوداً إنّما هو من حيث الشخصية لا بالذات من جهة المهيّة؛ و المعتبر في الحمل ذاك لاغير.

فنقول: إنَّ كثيراً من المفهومات يحمل على الأشخاص من حيث خصوصيات الهويّات الشخصية.

و يدفع بأنّ ذلك إنّما يكون في المحمول حملاً عرضياً. فالاتّحاد هناك بالعرض لا بالحقيقة؛ فيكفي أن يكون وجود الشخص باعتبارٍ من الاعتبارات منسوباً إليه؛ و أمّا الحمل الذاتي [١٣۴] فلا يتحقّق إلاّ حيث يكون وجود الشخص لمفهومٍ بالذات من حيث المهيّة.

فيعود بأنّ المعتبر في مطلق الحمل مطلق الاتّحاد؛ فإن استكفى فــي العــرض بانتساب وجود الموضوع من جهة هويّته الشخصية إلى مفهوم بالعرض لكفئ في الذاتي أيضاً كونُ ذلك له بالذات من تلك الجهة؛ إذ مفاد الهيئة التركيبية عندهم في الحمليات مطلقاً مطلق الاتّحاد و لايختلف في الحملين.

### افتحاص و فحص

كانًك، أصغيتَ إلى الذي ١٣٥١ ]من أهل التحقيق يقول: إنّ الحمل مطلقاً و إن كان هو الاتّحاد في الوجود لكن التعارف الخاصّي خصّه بذلك مع عدم التمايز في الوضع، كما خصّه من بين مطلق الاتّحاد بالاتّحاد في الوجود؛ فهو مطلق الاتّحاد و يقتضي إثنينيةً مّا و وحدةً مّا؛ [١٣٤] إذ لو كانت الوحدة الصرفة لم يتحقّق أو الكثرة الصرفة لم يصدق؛ وكما أنَّ الوحدة على جهات شتَّىٰ كالنوعية و الجنسية فكذلك هو حتَّى أنَّه يجري في جميع أقسامها إلَّا أنَّ أشهر أفراده هو الحكم بالاتَّحاد في الوجود: إذ لا يقال في المتعارف: «زيد عمرو» من حيث اشتراكهما في النوع أو الجُمَّ س الثلج "» من جهة الاشتراك في عرض هو البياض؛ فلذلك قيل: «الحمل هو الاتّحاد في الوجود». أ فرضيتَ منه بتخصيص "لايناسب طور الحكمة و هو الذي قد كان يضع أنّ الحقائق لاتقتنص من الإطلاقات العرفية؟!

ثمّ لو كان النظر في إطلاق لفظ الحمل لوسع هذا الطور لكن ليس هو، بل إنّه يلزم كون المتَّصل الواحد عين جزئه المقداري بحسب الأعيان؛ إذ المصحِّع لتلك العينية هو الاتَّحاد في الوجود؛ و تخصيص الحمل بــالاتِّحاد فــي الوجــود ليس بحسب اللفظ أو التعارف، بل على سبيل أنّ ساير الأنواع لاتفيد العينية المصحِّحة للحمل بحسب الخارج، بل بحسب جهة الوحدة فقط بخلاف هذا.

معيار الحمل في الذاتيات أن ينسب وجود ذي الذاتي إليها بالذات لا من حيث إنَّها أبعاض الأمر الواحد الموجود؛ و٥ في العـرضيات أن يـنسب إليـها وجـود المعروض بالعرض لا من حيث إنّها أبعاضه؛ و الأجزاء المقداريـة و إن كـانت موجوديتها بعين وجود المتَّصل الواحد لكـن ذلك ليس مـن حـيث إنَّـها أمـور موجودة برئوسها اتَّفق ان كان وجودها عين وجود ذلك الواحد كما في الطبايع

١. ن: و. ٣. س: بخصيص، ٢. س، ن: الثلج الجصر. ۵. س: ـ و. ٢. ش. لايقتنص.

المحمولة، بل من حيث إنّها أبعاض الموجود الواحد؛ فلا تـغاير هـناك بـحسب الوجود و لا حمل. (١٣٧)

### أساس

الوجود ليس إلا نفس الموجودية التي ينتزعها العقل من المهيّات و نفس تحقّقها بالمعنى المصدري أ؛ و لايتبت له فرد يقوم بالمهيّة سوى الحصص المعيّنة بالإضافة أو بالوصف كالوجود الذي لا سبب له و الوجود السطلق ليس له خصوصية إلا الإضافة إلى ما ينتزع هو منه و لا يتخصّص إلا بتلك لا قبلها؛ و هذا متكرّر في كلام الشيخ الرئيس أبي عليّ و أترابه و تلامذته و من في طبقتهم: ففي الشعليقات: «الوجود الذي للجسم هو موجودية الجسم لا كحال البياض و الجسم في كونه أبيض» و في التحصيل: «الوجود ليس هو ما يكون به الشيء في الأعيان أو صيرورته في الأعيان» و «تخصيص كلّ وجود هو بإضافته الشيء في الأعيان أو صيرورته في الأعيان» و وجود تند بإضافته إلى وجود هو بإضافته الله موضوعه و إلى سببه لا على أن يكون الإضافة لحقته من خارج؛ فإنّ وجود الإنسان مثلاً متقوم بإضافته إلى الإنسان و وجود زيد بإضافته إلى زيدٍ» و «أمّا إذا الإنسان أو كذا في الذهن على المعنى به آن الوجود معنى خارج، بل نعني به آن كذا في الأعيان أوكذا في الذهن المحتى به آن الوجود معنى خارج، بل نعني به آن كذا في الأعيان أوكذا في الذهن الماكون الماكون الماكون الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون أوكذا في الذهن الماكون الماكون الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون الماكون الماكون أوكذا في الذهن الماكون الم

## إرشاد

فالمهيّات المتباينة لاتتّحد في الوجود وكيف ينتزع من إحديها عين المنتزع من

١. س، ن: تحققها بالمصدري.
 ٢. ن: -بل كون الشيء في الأعيان.
 ٣. س، ش: - به.
 ٢. ش: إشارة.

الأخرى امع اختلافهما و تقوّم المنتزع بالإضافة إلى ما ينتزع منه؛ فالواحد بالاتصال لا يختلف بالطبيعة؛ و الماء مثلاً لا يكون بينه و بين ما يخالفه فسي الحقيقة وحدة بالاتصال، بل وحدة بالتماس؛ و القسمة الوهمية أو الفرضية إنّما تكون إلى أمور متّحدة في المهيّة مشابهة للكلّ في الحقيقة؛ و عليه بني إيطال مذهب ذيمقراطيس؛ فلا تُصْغِ إلى المنكر [١٤٠]؛ فإنّه مخاصم العقل و عدق الحكمة.

قال في المقالة الثالثة من إلهيات الشفاء: «و الوحدة بالاتصال إمّا معتبرة في المقدار فقط و إمّا أن تكون مع طبيعة أخرى مثل أن يكون ماء أو هواء؛ و يعرض للواحد بالاتصال أن يكون واحداً في الموضوع؛ فإنّ الموضوع المتصل بالحقيقة [141] جسم بسيط متّفق بالطبع؛ و قد علمت هذا في الطبيعات؛ فيكون موضوع وحدة الاتصال أيضاً واحداً في الطبيعة من حيث إنّ طبيعته لاتنقسم إلى صور مختلفة.» [171]

### إفصياح

أ فقد بان لك أنّ اتّحاد الموضوع و المحمول في الوجود الذي هو مناط الحمل لا يتحقّق إلّا إذا كان حقيقتهما واحدة بالذات متغايرة بالاعتبار؛ لأنّ الوجود ليس إلّا نفس المعنى المصدري المنتزع عن المهيّات المتخصّص بالإضافة إليها لا قبل؛ فلا يتصوّر اتّحاد الحقائق المتباينة بالذات بحسبه؛ فحقيقة الموضوع و المحمول إن كانتا متّحدتين بالذات \_كالإنسان و الحيوان \_استتبع ذلك اتّحادهما في الوجود أيضاً كذلك؛ فيكون الحمل ذاتياً؛ و إن كان اتّحادهما بحسب الحقيقة بالمرض

ـكما في الإنسان و الأبيض ـاستتبع ذلك اتّحادهما بحسب الوجود أيضاً كذلك؛ فيكون الحمل بالعرض.

فَلْيَكُن ذلك لقريحتك الله الفطانة دستوراً و ليُنخرط في سِلك ما لا مجاز لك من الغياهب دون أن تتّخذ منه ٢ ليصر ك نو راً.

### تذكرة

سبيل الآن من الزمان يشبه من وجهٍ سبيل النقطة من الخطُّ و هي للخطُّ طرف و نهاية كما الخطِّ للسطح" و السطح للجسم لكن الآن لا يوجد أصلاً إلَّا بحسب التوهّم على خلاف الأطراف؛ و الأطراف ربّما تكون فاصلة و الآن لايكـون إلّا واصلاً. [۱۴۳]

# فضُ تاسسيً

فأحقّ ما يجب أن يحقّق إذن في أمر الآن يشبه أن لايتعدّى أنّ نسبته إلى الزمان نسبة النقطة إلى الخطُّ المستدير المتناهي مقداراً لا\* وضعاً؛ و قد حقَّق ذلك أولوا البضاعة في<sup>٥</sup> الصناعة.

### إشارة [١٤٢]

إنّ اتّصال الزمان و ما يُتليّ عليك في تناهي امتداده ليس على أن ينتهي إلى أزل زماني محدود بالآن بحيث يمكن وراء الزمان امتدادٌ يوقع العقل بـمعونة الوهــم بينهما اتَّصالاً بحسب التصوّر؛ فإن حكم به حاكم فهو بحثُ ذاتِ الوهم لا غير، بل

١. س: القريحتك. ٦. س: للسح. ۲. ن: ؞منه. ٥. س: أولوا بضاعة في البراعة.

۴. س: 🛊 و.

على سبيل آخر يُسرى بفطانتك إليه \_إن شاء الله تعالى ' \_يضمنان لك بيانَ عدم وجود الآن البتّة بالفعل في الأعيان و بالقياس إلى نفس الزمان؛ فإن وجد فإنّما هو على أن يتوهمه الوهم في مستقيم الامتداد إذا قطعه ضرباً من القطع؛ فيجده إذ ذاك واصلاً بين منتزعيه منه بالفعل إلّا أنّ المتهوّسين بالقِدَم يبيّنونه ضرباً من البيان على طور آخر.

### تذكار

ذكر في النشفاء أنّ الآن لا يوجد بالفعل بالقياس إلى نفس الزمان أصلاً و إلّا لقطع اتصاله، بل إنّما وجوده على أن يتوهمه الوهم واصلاً في مستقيم الامتداد؛ و الواصل لا يكون بالفعل في المستقيم الامتداد من حيث هو واصل و إلّا لكانت واصلات بلا نهاية؛ ففعليته إنّما يكون لو قطع الزمان ضرباً من القطع؛ و محال أن يقطع اتّصاله؛ فلو جعل له قطع من فإمّا في بدايته؛ فيكون معدوماً ثمّ وجد. فعدمه قبل وجوده؛ و آلا شيء غير الزمان يحصل به هذا النوع من القبلية؛ فيكون هذا الزمان قبله زمان يتّصل به ذلك قبل و هذا بعد؛ و هذا الفصل يجمعهما و قد فرض فاصلاً أو على أنّه نهاية له و ليس لايمكن أن يوجد بعده شيء و لا واجب الوجود فاصلاً أو على أنّه نهاية له و ليس لايمكن أن يوجد بعده شيء و لا واجب الوجود كتى يستحيل أن يوجد شيء مع عدمه؛ فالوجود الواجب و الإمكان المطلق لا ير تفعان؛ فيكون بعده إمكان وجود شيء؛ فله بعد و هو قبل؛ فالآن واصل لا يوضاف فق ما فرض وضعه.

فالزمان لا يكون له آنَّ بالفعل موجود بالقياس إلى نفسه، بل بالقوَّة القريبة من الفعل؛ فإنَّه يتهيَّأ أن يفرض فيه الآن دائماً إمَّا بفرض فارضٍ أو بموافاة الحركة حدًاً

۴. ش: في. ۵ س: و.

۱. سی، ن: ــ تمالی. ۲. ن: قطعا، ۳. س: فیکون. ۱۶ - د: ۸ - د

مشتركاً غير منقسمٍ كمبدأ طلوعٍ أو غروبٍ أو غير ذلك؛ و ذلك ليس بالحقيقة إحداثُ فصلٍ في ذاته نفسه، بل أفي إضافته إلى الحركات، كما يحدث من الفصول الإضافية في المقادير الأخر، كما ينفصل جزء جسم من جزء آخر بموازاةٍ أو مماسّةٍ أو فرض فارضٍ من غير أن يكون قدحصل فيه بالفعل فصلٌ في نفسه، بل مقيساً إلى غيره.

### نقدُ

كانًا نبّهناك بالذكر [140] والوعد [146] على ما أبين به فاسد هذا القول من صحيحه؛ فعدم وجود الآن بالفعل <sup>7</sup> ثمّ عدم قطعه بعد الانفراض اتّصال الزمان في نفسه، بل باعتبار الإضافة صحيح ما أيسر أن يتحدّس ذلك.

و أمّا استيجابُ نهاية الزمان مطلقاً قبلية العدم تلك النحو من القبلية \_أعني التي ليس معروضها بالذات إلّا الزمان \_أو بعدية الوجود الواجب أو الإمكان المطلق تلك البعدية: فعساه كاد يصير منكشف الفساد لناقب بصير تك.

و إنّى لعلىٰ شدّة التعجّب من الرئيس أبي عليّ بن سينا كيف تجعل معيّة غير الزمانيات مع الزمان أو الزمانيات نحواً آخر من المعيّة غير المسعيّة الزمانية! و سيحيط به علمك \_إن شاء الله تعالى "\_و كذلك معيّة بعض المفارقات بالنسبة إلى بعض و لايأتي بمثل ذلك في القبلية أو البعدية؛ فيثبت بإزاء تلك المعيّة نحواً من القبلية أو البعدية ولعلّ ذلك من جملة ما أوجبته المماشاة الملتزمة في كتاب الشفاء فقد نبّاً بها في مفتتحه. [۱۴۸]

### استذكار

أما تبين لك بما قرع سمعك في طبقات التعاليم العِكمية أنّ الأطراف إنّما تكون نهايات للمقادير من جهة الوضع لا من جهة المقدار؟! فما يكون غير متناهي الوضع لايكون له طرف [١۴٩] و إن كان متناهي المقدار في المساحة كمحيط الدايرة و محيط الكُرة.

### نياط

أ فتذكّرت أنّ النقطة لاتلزم طبيعة الخطّ من حيث هي خطَّ و لا من جهة الوجود مطلقاً، بل قد تتخلّف و كذلك الخطّ بالنسبة إلى السطح و أمّا السطح ف إنّه يـلزم الجسمَ في الوجود البتّة لكن من حيث هو متناءٍ لا من حيث هو جسم؟ فاحتفِظ أنّ الآن سيرته ذلك بالنسبة إلى الزمان فلايلزمه، بل يتخّلف عنه في الأعيان دائماً و أمّا في الأوهام فقد يعرض من جهة الإضافة.

# مَفحصٌ تذكيريُّ

عساك تكون ممّن تفطّن في علومه الحكمية أنّه ليس انتفاء المقدار الموجود في المتداده مطلقاً انتهاءً الذلك الامتداد بشيء من الأطراف، بل انتفاء الامتداد عند حدٍّ على أن يمكن للعقل بمعونة الوهم تصوّرُ امتداد آخر متّصل به يجمعهما ذلك الحدّ هو انتهاء له طرف و هو ذلك الحدّ و حيثما ليس هذا السبيل فلا طرف و لا انتهاء، بل انتفاء فحسب؛ فأحد امتدادَى سطح المخروط المستدير \_ أعني المقاطع للامتداد الآخذ من جهة القاعدة ذاهباً إلى جهة الرأس \_ لاينتهي بنقطة الرأس

۱. ن: بطرف.

بالذات، بل هو غير متناءٍ في الوضع منتفٍ عند تلك النقطة؛ و انتفاء امتدادَيه عندها لايستلزم انتهائهما بالذات بها.

أ فليس امتدادا سطح المثلّث ينتفيان عند نقطةٍ من نقط زواياه؛ ثمّ لايستوجب ذلك كونهما منتهيّين بها بالذات؟! و أليس الجسم المخروط المستدير ينتفى عند نقطة الرأس و كذلك الجسم المسنّم عند خطٍّ به ينتهي سطحان من محيطه. شمّ لاينتهي الأوّل بتلك النقطة و لا الثاني بهذا الخطّ بالذات أ، بل انتهائهما بالذات إنّما هو بالسطح و هو ينتهي في المخروط بإحدى جهتّى أحد امتدادّيه بتلك النقطة و ينتفى بالامتداد الآخر عندها و في المسنّم بالخطّ؟!

### قصُ

فكما أنّ الامتداد المستدير لسطح المخروط منتفي عند نقطة الرأس و صادت بتمامه بعدها من دون الانتهاء بها و كذلك الدايرة حول القطب في سطح الكُرة فإنّها منتفية عند نقطة القطب و موجودة بتمامها بعدها؛ فكذلك الزمان منتفي في جانب الأزل على معنى أنّه كان معدوماً صرفاً. ثمّ إنّه أخرج من صرف العدم إلى الوجود بتمام امتداده المقداري من غير أن يكون له آنٌ أوّلٌ ينتهي بـه امتداده بحسب الوجود. لقد ٢ علمت أنّ الانتفاء لا يلزمه الانتهاء؛ فلا تكن من الجاهلين.

### استيصار

انقطاع الزمان في جهة البداية مثلاً إنّما يستلزم وجودَ الآن لو كـان هـو بـطرفه مسبوقاً بالعدم على سبيل أن يمكن وراثه امتدادٌ يوقع العقلُ بمعونة الوهم بينهما اتّصالاً.

١. ن: ـ بالذات. ٢. ش، ن: نقد.

فربّما يسبق إلى الوهم أنّه قد وقع الانقطاع في شيءٍ من أوساط ما يتصوّر من الامتداد؛ فحصل طرفٌ للموجود من الامتداد تخلّل بينه و بين العدم؛ و أمّا لو كان له بنفسه أيسٌ بعد ليسٍ مطلقٍ على أن يكون انتفاؤه بحيث لا يتصوّر ورائه امتدادٌ أصلاً كما يكون للزمان و لا لا امتدادٌ كما يكون للآن، بل عدمٌ صرفٌ للزمان لا ممتدّ و لا غير ممتدّ على ما نصفه بضروب التبيين ا؛ فلايكون الانتفاء في جهة الامتداد ليلزم الانتهاء بالآن. فالآن لا يستطيم هناك إليه سبيلاً.

و أمّا تحقّقه في التوهم ريثما يُحلّل الوهم امتداد الزمان إلى أجزاء يستنزعها منه؛ فليس يقطع اتصاله في الأعيان أصلاً و لا في الوهم بحسب نفس ذاته، بسل بحسب الإضافة حسب ما أفيد في كلام الشيخ الرئيس؛ فتلطّف في سرّك و تقدّس في نفسك و اخْلَع بدنك و اقلَع حسّك و خُذِ الحكمة يعقلك و طهّرها عن رِجس وهمك و لاتمنحها ذا فطرة عوجاء أو فطانة بتراء ".

# نقاوةً معياريةً

إنّما يلزم الوجود للآن بالفعل حيث يكون لمسافة الحركة التي هي علّة الزمان و<sup>4</sup> محلّه امتداد خطّي استقامي يتعيّن طرفه بأنّه منه تبتدأ الحركة؛ فالانطباق بين المسافة و الحركة يوقع ذلك؛ و أمّا لو كانت المسافة أوضاعاً متّصلةً كما في الحركة الوضعية لجرمٍ مّا مستدير؛ فلا يتميّن نقطة بمبدئية الحركة أصلاً لا في الجسم المتحرّك و لا في سطح هو نهايته و لا في محيط دايرة مفروضة فيه؛ فإنّ تبدّل الوضع يعرض لجميع الأجزاء و النقاط بعضها بالنسبة إلى بعض أو إلى خارج معاً و

١٠ ن: + إن شاء الله تعالى.
 ٢٠ س: يلزم.
 ٣٠ س: يحلل.
 ٣٠ س: دو.
 ٩٠ س: مجله.

٧. ن: \_ ما.

لايكون آن يتميّن أوّل حدوث ذلك التبدّل بأنّه فيه، بل لايصحّ لمثل هذا الحدوث أوّل آنيّ على ما ستعرفه ' من بعد، إن شاء الله تعالى شأنه '.

فمثل هذه الحركة لايستلزم ذلك من جهة البداية أصلاً لا في العين و لا فسي الوهم. نعم ربّما استلزمته في الوهم من جهة النهاية لانتهاء الحركة؛ فإنّ الوصول إلى منتهى المسافة آنسيّ الحدوث؛ ﴿فَكَشَفْنَا عَـنْكَ غَـطَاءَكَ؛ فَبَصَرُكَ البّـوْمِ حَديدًا ﴾ [10].

### إشارة

إنّك لتعلم أنّ الحركة إذا وجدت لا مع حدّ من السرعة و البطؤ في زمان؛ فإذا فرض وقوع أخرى في نصف ذلك الزمان أو في ضِغفه كانت لا محالة أبطأ أو أسرع من الأولى: فكانت تلك أيضاً على حدّ من السرعة و البطؤ و قد كانت وضعت لا على حدّ منهما: هذا خلف .

فإذن الحركة بنفسها ليس في طباعها استدعاءُ زمانٍ بعينه؛ كيف و كلَّ حركة في مسافةٍ يقع في زمانٍ يمكن وقوعها على أنّها في تلك المسافة في زمانٍ أقلَّ؟! و كلَّ زمان أيضاً يمكن بالنظر إلى هو يُنه وقوع الحركة في أقلَّ منه.

### تأسىس

إنّ السرعة و البطؤ لاتختلف بهما الحركات اختلافاً بالنوع؛ فكيف و هما يعرضان لكلّ صنفٍ منها وهما ممّا يقبل الأشدّ و الأضعف؛ و الفصل لايقبلهما، بل الحركة الواحدة بالاتصال تتدرّج من سرعةٍ إلى بطؤ؛ فهما من الأمور التى هى للـحركة بالإضافة إلى حركة لا من التي لها في ذاتها؟! و لا الأزمنة تختلف هي بها اختلافاً نوعياً؛ فكيف و هي لا تختلف من حيث هي أزمنة بـالنوع البيتة؟! لأنها أقسام متصل اواحد، بل إن كان فبالشخص؛ و مقارنة ما تختلف بالشخص دون النوع لا يوجب البتة مخالفة فصلية منوعة.

فإذن الحركة إنَّما تختلف نوعاً باختلاف الأمور التي تقوَّم مهيِّنها.

### ذنابة

لعلّ الاستقامة و الاستدارة في الحركة تتعاندان تعاندَ الفصول أو لواحق الفصول اللازمة التي يدلّ تعاندُها على اختلاف الأشياء في النوع، كما هما في الخطّ.

### تنبيه و هتك

أليس حدّ السرعة و البطؤ في المستقيمة و المستديرة من الحركة واحداً؛ فالسريع هو الذي يقطع مقداراً أطول في الزمان الواحد و هذا يتناولهما مسماً؟! فكما أنّ المستقيم مقدار فكذلك المستدير؛ وكما أنّ الأطول في المستقيم ما فسيه المشل بالقوّة و الزيادة فكذلك في المستدير، و الزمان غير مختلف.

فإذن ما قدظن أن السرعة إنّما يقال عليهما باشتراك الإسم فاسد؛ و لا يؤبه لمن ظنّه و إن كان النظر ربّما أوجب أنّه لايصح المقايسة بين المستقيم و المستدير و لا المناسبة فيهما، كما لايصح بين الخطّ و السطح مع قول المقدار عليهما على النواطئ.

١. ش: يتصل.

### استكشاف

أما تبيّن لك أنّ للحركة المستقيمة طرفاً بالفعل إزاءً لما ينطبق عليه من المسافة و هو طرفها؟! فلوكان الزمان مقداراً لحركةٍ مستقيمةٍ كان له أيضاً طرف ينتهي هو به بالفعل؛ أعني الآن [١٥١] بالمعنى المُسلَف تفسيره؛ وكأنّك تفطّنتَ أنّ الزمان لا يكون له ذلك بالفعل البتّة.

فإذن إنّما هو مقدار الحركة المستديرة لا أيّة حركة كانت، بل التي هى أسرع الحركات \_و هي حركة الجرم الأقصى من المشرق إلى المغرب على منطقة معدّل النهار \_فقد بيّن بما تبرهن في علم الهيئة أنّه يقطع مقدار درجةٍ من مقعرٌه و عدد أميالها تسعة الآف ألف و ثلاثمائة و ثلاثة و أربعون ألفاً و ثلاثة و تسعون في ثلاث خمس ساعة مستوية و في جزء من تسعمائة جزء منها؛ و ذلك بقدر ما يعد أحد من واحد إلى ثلاثين بقطع ما عدد أمياله مائة و خمسة و خمسة و خمسون ألفاً و سبعمائة و ثمانية عشر و سدس؛ فبمقدار الم يقول أحد واحد يتحرّك خمسة آلاف و مائة و ستعين ميلاً و هو ألف و سبعمائة و إثنان و ثلاثون فرسخاً من مقعرّه؛ و الله أعلم بما يتحرّك حمدية آحينئذ.

### تأييد

كأنّك تحدّست أنّ الزمان بأجزائه \_ من الساعات و الأيّام و الشهور و الأعوام \_ أظهر المقادير إنّيةً؛ فيكون محلّه المستحفظ هو به أظهر الحركات فعليةً و هـ ي الحركة اليومية؛ أعني حركة فلك معدّل النهار التي يتحرّك بها جميع السماويات و بها تتقرّم الأيّام و الساعات في بُقاع الأرض بأسرها و تطلع و تغرب الكواكب

٢. س: نمقدار.

٣. س: محدية.

١. ن: ـ الحركة.

الثابتة و السيّارة في الآفاق أكثرها.

# تشييدُ حدسيُّ

إنّ جملة الزمانيات يسعها الزمانُ بالفيئية، كما يسع المكانُ جملةَ المكانيات كذلك؛ وكما أنّ كلاً من مظروفات المكان يتصل منه امتداد مكاني إلى أقصى عالم المكان و هو فلك محدد الجهات، كذلك كلّ من مظروفات الزمان يتصل استداد زماني منه إلى أقصىٰ عالم الزمان و هو أفق محتد التغيّر و محدد جهة التقضّي و التجدد؛ وكما المكان يحيط بالمكانيات جميعها كذلك الزمان بالزمانيات جملتها و إلاّكان نسبة بعضها إليه بالمعيّة الفير الزمانية دون الفيئية.

و ما أيسر أن يظهر لك فسادُ ذلك؛ فلو كان محلّ الزمان حركة مستقيمة و لا شيء منها يحيط بالكلّ كان لم تقع فيه جملة الزمانيات على أن تنسب إليه بفيءٍ، بل كان أكثرها يقع مباينةً له على أن يقتصر في النسبة على مع معيّةً عـلى نـحو أخرىٰ غير زمانية؛ و فيه خِداج و زَيغ؛ و سيتلىٰ عليك ضرباً مّا من البيان، إن شاء الله تعالى.

فإذن محلّ الزمان حركة مستديرة تحيط بهذا العالم كلّه وما هي إلّا حركة الجرم المحيط بالكلّ المحدّد للجهات؛ فتقدّس بعقلك و تحدّس من نفسك.

### إيقاظ

ارجع إلى نفسك عساك تجد فعلية تحقّقِ الآن في الزمان بحسب الوهم كأنّها تشبه فعلية النقطة في السطح المستدير كما لقطب الحركة في سطح الكُرة أو المستوي

۱. س: ـ جملة.

# كما لمركز الدايرة في سطحها. ما أسهل ما يتأتّى لك بعد ما سبق إن تتفطَّن. ١

ليس الجرم المتحرّك الحركة الحافظة للزمان وجد ثمّ إنّه تحرّك، بل إنّما أخرجه مُبدعه من الليس إلى الأيس متحرّ كاً.

# مَضيقُ شَكِّ و فَصيةُ تحقيق<sup>٢</sup>

و لعلُّك تقول: «إن كان للزمان وجود على أن يكون مقداراً للحركة وجب أن يتبع كلّ حركة زماناً "؛ فيكون كلّ حركةٍ تستتبع زماناً.»

فيقال لك: ألست تفرق بين أن يقال: «إنّ الزمان مقدار لكلّ حركة» و بين أن يقال: «إنّ إنّيته متعلّقة بكلّ حركة»؟! فالصحيح هو الأوّل دون الثاني؛ فليس من شرط ما يقدّر الشيء أن يكون عارضاً له و قائماً به، بل ربّما قدّر المباين بالموافاة و الموازاة.

و أيضاً: بين أن يقال: «ذات الحركة متعلّق بها الزمان \* على سبيل أن يعرض لها» و بين أن يقال: «ذات الزمان متعلَّقة بالحركة على سبيل العبروض لهــا»؟! فالصحيح هو الثاني؛ فيكون هذا يعرض لتلك دون الأوّل؛ فيكون تلك تستتبع هذا؛ فليس إذا تعلُّق ذات شيءٍ بطبيعة شيءٍ وجب أن لاتخلو طبيعة الشيء عند.

و ما تبرهن من أمر الزمان إنّما هو أنّه متعلّق بالحركة و هيئته لها و من أمر الحركة أنَّ كلَّ حركةٍ تقدّر بزمانِ و ليس يلزم من هذين أن يكون كـلّ حـركةٍ

١. ن: -ما أسهل... تنفطّن. ٢. ش: مضيق و شك و فصية تحقيق.

۴. س: متعلق بالزمان. ۳. س، ش: زمان.

يتعلّق بها زمانٌ يخصّها؛ فلو أنّ كلّ ما قدّر شيئاً استلزم أن كان عارضاً له كان لكلّ حركةٍ زمانٌ يعرض ذاتها و ليس بذاك، بل الحركات التي لها ابتداء أو انتهاء مطلقاً عند المتهوّسين بالقِدَم أو على وجهٍ يستلزم وجودَ الآن بالفعل على ما يشبه أن يكون هو الحقّ لا يتعلّق بها زمان؛ وكيف و لوكان لكان مفصولاً بالآن و قدزاف ذلك.

فإذن الزمان العارض لحركةٍ واحدةٍ على صفةٍ تصلح لأن يتعلّق بها هو يقدّرها و يقدّر به ساير الحركات؛ و تلك حركة تستمرّ و لايكون لها بالفعل أطراف تستلزم آناتٍ تنطبق عليها و ذلك كالمقدار الموجود في جسمٍ يقدّره و يقدّر ما يحاذيه و يوازيه و ليس يوجب تقديره ـو هو واحد بعينه ـللجسمين أن يكون متعلّقاً بهما، بل يتعلّق بأحدهما و يقدّره و الآخر الذي لم يتعلّق به أيضاً.

و أمّا السكون فإنّما ينسب إليه الكون في الزمان أو التقدّر بــه عــلى مســـلك التجوّز؛ و المعنى أنّ الســاكن لو كان متحرّكاً كان مقدار حركته الزمان.

### تذنيب

فإن قلت: أرأيت إن لم توجد تلك الحركة أكان يفقد الزمان حتّى إذا وجدت حركات غيرها كانت بلا تقدّم و تأخّر؟

قيل: أجاب عنه الشيخ في الشفاء بأنه إن الم تكن حركة مستديرة لجرم مستدير لم تعرض للمستقيمة جهات؛ فلم تكن حركات مستقيمة طبيعية؛ فلم تكن قسرية؛ فيجوز أن تكون حركة جسم من الأجسام وحده و لا أجسام أخر مستحيلة و إن لم تكن استحالتها إلا ببرهانٍ؛ و الوهم إذ رفع المستدير و أتى بالمستقيم يجد زماناً محدوداً لا يستنكره لكن النظر في ما

# يصحّ في الوجود دون التوهّم.

### تفريع و ضبط

فالدورية غنيّة عن ساير الحركات و هي الخير مستغنية عنها؛ فيهي إذن أقـدم الحركات بالطبع؛ فيجب أن يتقدّم جميع الحركات حتّى يصحّ وجودها.

و أيضاً: المستديرة تامّة لاتقبل الازدياد و النقص و الاشتداد و التضمّف كما تعرض في الحركات الطبيعية أن تشتدّ آخر الأمر كمدرةٍ إذا قربت من المركز و <sup>٢</sup> في القسرية أن تتضمّف إلى أن تبطل رأساً؛ و التامّ أشرف من الناقص؛ فالدورية أقدم من ساير الحركات بالشرف أيضاً.

و كذلك الجرم الأقصى المستدير الذي هو موضوع تلك الحركة الدورية؛ فإنّه أقدم الأجرام بالطبع و به تتحدّد جهات الحركات الطبيعية المستقيمة؛ فلايحتفّ بسطحه المحدّب خلأ و لا ملأ؛ و هو أيضاً أشرف من ساير الأجرام.

### كشف وإذاعة

رأيت كيف بدأنا بما يُحيل قيام الزمان بشيءٍ من الحركات الفاعلة حدوداً و نقطاً أننـةً كانت أو كمّـةً أو كـفـةً.

ثمّ ثنّيناه بإيجاب كون مستديره بوضعية الاستحفاظ \* هي أظهر الحــركات و ليست إلّا اليومية. فرجع إبداء احتمال [١٥٢] وضعية لايشعر بها و هي أسرع من اليومية ساقطاً سقوطَ اللغو من القول.

ثمّ قفّيناه بما يشمل<sup>٥</sup> الحركة الكيفية الغير المتناهية لو أمكنت، كحركة الهيوليٰ

۱، س: دو هي. ۲۰ س: دلاتخش. ۲. ش، ن: كون الاستحفاظ بوضعية مستديره. ۵ س: شمل.

في الكيفيات الاستعدادية عندهم؛ و أمّا حركة النفوس في الكيفيات النفسانية و الشوقية؛ فأنت متحدّس من نفسك حالها و كيف لم تحوجنا سياقة البيان إلى أخذ وجوب السكون بين المستقيمتين.

و فيه تجشّمٌ أنت عنه لفي مندوحةٍ؛ فالرواقيّون و منهم أفلاطن الإلهي نافوه و أكثر المتكّلمين موافقوهم و المشّاؤون مثبتوه بقولٍ دحضٍ و البُجّبّائي من المعتزلة بما هو أدحض.

### تبصرة

المتهوّسون ' بالقِدَم يجعلون الزمان غير متناهي الامتداد فــي جــانب الأزل و لا . منقطعه في جانب الأبد؛ فينزّهونه عن العدم أزلاً و أبداً.

و نعن قاطبة المليّين نَردَعهم عن الحكم الأوّل؛ و يوافقنا من أوائل القدماء الحكماء السبعة المقيّين تردّعهم عن الحكماء النبوّة؛ فمن الملطيّين ثالس و أنكساغورس و أنكسيمايس، و من غيرهم أنباذقلس و فيثاغورس و سقراط و أفلاطن؛ دون الحكم الثاني؛ فلم يقم عقل أو شرع بامتناع بقاء ممكن ما أبداً، بل قد يقومان بإثباته كما في المفارقات من النفوس الناطقة الإنسانية و غيرها و لملّه هو الحقّ في الزمان أيضاً.

### تكملة

مَن نفي منهم السكونَ بين الحركات المختلفة أينيةً و غيرها يتمسّك في الإسناد إلى

٨. س: للتهؤسون. ٢. س: اتكسارغورس. ٣. س، ش، ن: ــ الحكم. ٢. ن: ــ ما. ۵ س: يقرمان.

والمراجع المراجع المرا

۶. س، ن: تکلمه؛ هامش برس»: تکمله.

المستديرة بامتناع اتصال الحركات المختلفة [۱۵۳] بعضها ببعض بحيث يمسير المجموع حركة واحدة. فالزمان إذ هو شيء واحد متصل دائماً يجب استناده اللي المهموع مثله في الاتصال الوحدانى؛ فإذن الحافظة له متصلة دائمة و لايكون سوى الدورية.

و مَن أثبت قال: المتحرّك إلى حدٍّ مّا بالفعل إنّما يصل إليه في آنٍ ثمّ إذا تحرّك عنه فلامحالة يصير مفارقاً أو مبايناً له بعد أن كان واصلاً في آنٍ أيضاً و لا يتّحدان؛ فيكون المتحرّك واصلاً مبايناً معاً؛ فيجتمع لانتهنان؛ فيما متغايران و لايتشافعان أ؛ فيلزم الجزء الذي لا يتجزّى؛ فبينهما زمان و المتحرّك لا يكون فيه متحرّكاً إلى ذلك الحدّ و لا عنه؛ فإذن هو ساكن.

و نوقض بالحدود المفروضة في المسافات المتّصلة المقطوعة بحركةٍ واحدةٍ. و ذكر الشيخ في الشفاه أنّ مباينة المتحرّك للحدّ ـ أعني حركته عنه ـ إنّما تقع في زمانٍ:

فإن عُنى بآن المباينة طرفُ زمانها فلايمتنع ٥ أن يكون هو بعينه آن الوصول ٢٠ فإنّه طرف للحركة عن ذلك الحدّ و طرف الحركة يجوز أن يكون شيئاً ليس فيه حركة؛ فيخرج عن ذي الطرف و فيه يقع اللاوصول و لايجتمع النقيضان.

و إن عُنى به آنٌ يصدق فيه الحكم بالمباينة؛ فهو مغاير لذلك الآن و بينهما زمان لكن المتحرّك لايسكن فيه، بل يقطع مسافة تقع بين ذلك الحدّ و بين السباين له وضعاً.

قال: «وكذلك إن بدَّل لفظ المباينة لا مماسّةً؛ فإنَّه يجوز أن تكون طرف زمان

١، س: إسناده. ٢. س: فليجتمع.

٣. ن: فيجتمع النفيضان فيكون المتحرَّك واصلاً مبانياً معاً. ٣. س: لاتشافعان.

۵ س: فلا يمتتع. ٩. س: الوجول.

# اللامماسة مماسة.» [۱۵۴]

ثمّ أتمّ الحجّة بأنّ الحركة الموصلة إلى الحدّ المذكور إنّـما يـصدر عـن عـلّةٍ موجودةٍ تسمّى باعتبار كونها مزيلةً للمتحرّك عن حدٍّ مًا مقرّبة له الإلى آخر ميلاً و للك هي علّة الوصول إلى ذلك الحدّ لكن باعتبار الإيصال: و ذلك اعتبار آخر غير ما بحسبه التسمية ميلاً و هي موجودة آن الوصول: فالميل من الأمور التي توجد في آن كما تكون معلولة و ليس من التي لاتوجد إلّا في زمان كالحركة.

ثمّ المباينة لاتحدث إلّا بميلٍ ثانٍ يحدث أيضاً في آنٍ و يبقي زماناً و لايكون ذلك الآن هو آن الوصول؛ فكيف يجتمع ميلان مختلفان في جسم واحد؟! فإذن بينهما زمان يكون المتحرّك فيه عديم الميل؛ فيسكن.

## أوهام و تنبيهات

و لعلَّك تقول: ألا لِمَ لا يكون العيل علَّةً مُعدَّةً للوصول لا موجبة؛ فيجوز أن ينعدم؛ فيوجد معلولها؟!

فيقال لك: ألم يكن النظر في علّته الموجدة و هي بعينها علّة صدور الحركة لا باعتبار ما يسمّى ميلاً؛ أعني كونها مزيلة المتحرّك عن حدّ ما مقرّبته إلى حدّ آخر؛ فيزول بذلك الاعتبار عند الوصول إلى ذلك الحدّ، بل باعتبار الإيصال إليه و أنّه يبقى ما بقي معلوله، كما في طبيعة الحجر من الثقل قبل الوصول إلى حيّزه الطبيعي و مادام فيه بعده.

أو تقول: ما ذكر إنِّما يصحّ لو صحّ للآن وجودٌ و ليس يصحّ.

فيقال لك: أ ليس تتعيّن عند الوهم آناتٌ في الزمان تطابق حصول أشياء واقعة

لا شيئاً فشيئاً بل دفعةً. كطلوع أو غروبٍ؟! و هذه مـوهومات انــتزاعــية ليست. اختراعية: فيصـدق كونها ظروفاً لحصولاتٍ أو ارتفاعاتٍ.

أو تقول: أ ليس ينتقض البيان بعلّة الآن و علّة عدمه؛ فإمّا أن تجتمعا في وقت واحد أو تكون إحديهما تدريجية أو يقع بينهما زمان؟!

فيقال: سيقرع سممك أنّه ليس كلّ ما لايكون حدوثه على التدريج فإنّه يكون آنياً، بل هناك قسم ثالث هو الحادث في جميع الزمان لا على أن يكون له آن أوّل الحدوث؛ فتربّص.

# هتك و حكومة <sup>٢</sup>

ربّما يقال: لِمَ لاتكون اللامماسّة حاصلة في الزمان الحاصل بعد المماسّة لا على أن يكون لزمانها طرف غير آن المماسّة؛ فيكفى هناك آنٌ واحدٌ؟

و يدفع بأنّ آن المماسّة الذي يجب أن يوجد فيه السبب الموصل لايمكن أن يقع مبدأ زمان يزول فيه عن السبب كونه موصلاً؛ لأنّ ذلك الزوال فاقر إلى حدوث سببٍ متجدّدٍ لايمكن اجتماعه مع السبب الأوّل؛ و السببان ليسا من الموجودات التي تحصل في أزمنة دون أطرافها و لا منّا لايوجد إلّا في أطراف الأزمنة و لا ممّا يكون منطبقة على أزمنتها؛ فهما إذن منّا يوجد في الأزمنة و في أطرافها لكن يتأتّى أنّ المفارقة يتحقّق آفي نفس زمانٍ طرفه آن الوصول و في أيّ جزءٍ فُرض فيه؛ فهي مع الحركة التي يوجد منها اللاوصول؛ و إذ ليسٍ لها آن أوّل الحدوث فكذلك لما معها.

فإذن الميل الثاني إنّما يحدث في نفس ذلك الزمان لا على سبيل أن يكون

لحدوثه آن أوّل لكون معلوله أيضاً على هذا السبيل؛ فلاينفصل علّة العــفارقة و اللاوصول عنها\ في الحكم.

ثمّ لو لم يؤخذ ذلك على مسلك التبيين فلِمَ لايسلك في تزييف الحجَّة عــلى طريقة المنم؟!

و ما يقال: «إنّ الطبيعة بعد أن ينعدم عن محلّها القوّة الموصلة لايسمكن أن يوجد فيه الميل العزيل إلاّ بعد زمان؛ و إذ ليس للميل هويّة اتصالية تنطبق على الزمان لايمكن أن يوجد شيئاً فشيئاً. فإذن حدوثه في آنٍ هو آخر ذلك الزمان» يشبه أن تكون دعوى خليّة عن برهانٍ؛ فإنّ تأثيرات الجسمانيات و إن كانت زمانية لكن ليس يلزم أن يكون لاتارها آن أوّل الحدوث.

### شك و إفشياء

إنّه ليسبق إلى الوهم [١٥٥] أنّ لنا أن نفرض ثلاث كُرات صغرى و وسطى و كبرى، بعضها في ثخن بعضي على أن يكون البُعد بين مركزَى الأوليّين كالبُعد بين مركزَى الأخريّين؛ و كلّ حاوية متحرّكة و محرّكة محويتها حول مركزها؛ و حركة الوسطى المحاطة ضِعف حركة الكبرى المحيطة و على خلاف جهتها؛ و أنفرض المراكز في مبدأ الدور على خطّ مستقيم هو قطر المحيطة الكبرى؛ في تمام دورة من دوراتها يتحرّك مركزُ جرم الصغرى على تمام قبط منطقة الكبرى مرتين \_ نزولاً و صعوداً \_ و لا يتخلل بينهما سكونٌ لا تصال الحركات؛ فكيف و قد أسس ذلك من [۱۵۶] قام لسد تغور الحكمة على أن يكون أساساً لحل العقدة في اشكال تشابه حال القدر حول مركز العالم مع عدم تساوي أبعاد مركز التدوير

٢. س: يتقدم.

عنه في أجزاء الدور؟!

و إنّك تعلّم أنّه لا يتطرّق السكون إلى الفلكيات و يفشى الزلل فيه بأنه إنّه المحصل الصعود و الهبوط هناك بالحركات المستديرة في نفس الأمر و المركّبة منها في مركز الصغرى إنّما هي المستقيمة بحسب الرؤية لا التي يلزمها الميل الاستقامي؛ و الحكم إنّما كان على السمقيمتين تلك الاستقامة؛ فهما تستندان إلى تخالف الميلّين؛ و أمّا هذه فلايستلزم مبدأ ميل استقامي؛ فلايلزم أن يكون في الفلكيات مبدأ ميل مستقيم و فيها مبدأ الميل المستدير.

ثمّ إنّ الكلام في الحركات المستقيمة بالذات و هذه حركة بالعرض.

# وضعٌ استنكاريُّ [١٥٧]

كأنّ الرائين ذلك الرأي يجعلون امتناع وجود الميلين سبباً لتحقّق السكون، كما أنّ الرائين ذلك الرأي يجعلون امتناع وجود الميلين سبباً لتحقّق السكون، كما أنّ المحرّك عن القوّة المحرّكة هو المبدأ القاسر للسكون؛ فالميل الغريب وربّما يستولي على الميل الطبيعي و يعدمه و يمنع الحركة الطبيعية و تكون عند انتهاء الحركة القسرية بقيّة من الميل الغريب تقوي على منع القوّة الطبيعية عن إحداث الميل الطبيعي إلى أن تبطل بنفسها أو يبطلها سبب آخر، كما أنّ السخونة الغريبة بعد انقطاع الحركة قد تمنع طبيعة الماء عن انبعاث بردّها الطبيعي عنها أو أنّ السبب فيه معنى وجودي؛ فإنّ المحرّك يفيد قوّة غريبة يتحرّك بها الجسم و بتوسّطها قوّة مسكّنة هي أمر كالمضاد للميل؛ أعني بذلك أنّها أمر غريب به يحفظ الجسم مكانً ما هو فيه كما بالميل يترك مكانه؛ فيكون منه قسري و طبيعي، كما يكون من

١. ن: ـ ميل استقامي... فيها مبدأ. القريب.

٣. س: بنرك.

الميل و يلتزمون السكنات حيث تحصل في المسافة حمدود بالفعل، كما إذا اختلفت أبعاضها بعروض البياض و السواد مثلاً و السكون في الكرة المركّبة على دولاب داير تحت سطح بحيث تلقّاه عند الصعود على نقطةٍ ثمّ تفارقه حمين الممائة.

و الرئيس أبوعليّ لم يصوّب تعليقَ أحكامٍ طبيعيةٍ بأوهامٍ رياضيةٍ.

و منهم من ينشط العقدة بأنَّ موافىاة الحَركة المستديَّرة لموضع المماسّة لايقتضي انقطاعها كما في ساير الحدود المفروضة في المسافة؛ فكيف و الكواكب ينتهي بالحركات المستديرة المتصلة إلى نقاط معيّنة و ترجع عنها و لا سكون في الفلكات؟!

و منهم مَن لم يفرق بين الحركات المستقيمة و المستديرة إذاما كان الوصول إلى حدود بالفعل و يقصر الحكم بتخلّل السكون على الحركات المختلفة الذاتية؛ و الكواكب إنّما تتحرّك تلك الحركات بالعرض؛ و به يسدّ الخلل أيضاً في حجر الرحى المرمّي إلى فوق إذاما عارضه في مسلك نزوله حصاة صغيرة صاعدة؛ و في الشفاء سيق المقال إلى ضربٍ من البسط لا يحتمله الحور الغرض في هذا الكتاب؛ و أسلوب الجبّائي مستبين الوهن البسك من القول.

### فصل

# فيه يستقصى النظر في الآن السيّال و تحلّ شكوك قيلت في أمر الزمان و الآن و محقّق معنى كون الزمان غير قارَ الذات

### مدخل

هل كفاك سلف القول في كشف الغطاء عن حقيقة الآن بمعنى الطرف الوهسي للزمان؟ أعني الذي هو حدّ مشترك بين حاشيتيه \_الماضي و المستقبل \_به يتصل أحدهما بالآخر و هو واصل بينهما بذلك الاعتبار، فاصل باعتبار أنه يفصل الأوّل عن الثاني لكونه نهاية لذاك و بداية لذا لكن على الجهة التي عرفناكها من قبل؛ و تتحصّل فعليته الذهنية بشعور دفعي بمماسة جسم لآخر أو وصول مركز النير إلى محاذاة الأفق أو شيء من أشباه ذلك و هو نفس طرف الزمان لا شيء في طرفه؛ وكذلك سنة الأطراف؛ فالسطح هو نفس ظاهر الجسم لا شيء في ظاهره و الخط هو نفس طرف الشيء في ظاهره و الخط هو نفس طرف الشيء في ظاهره و الخط هو نفس طرف الشيء في ظاهره و الخط هو نفس طرف السطح و ظاهره لا شيء هو كذلك و

١. س: لذلك.

كذلك النقطة.

فقد حان حين أن تتعرّف أنّ هناك آناً على سبيل آخر.

### توطئة

أ لم يقرع سمعك في الحكمة أنّ للحركة المعنيين:

أحدهما: التوسط بين مبدأ المسافة و منتهاها بحيث أى حدٍ يُفرض في الوسط لا يكون المتحرّك قبله و لا بعده فيه لا كحدَّى الطرفين؛ فهذا هو صورة الحركة و هو صفة واحدة بسيطة شخصية تلزم المتحرّك و لاتتغيّر مادام هو متحرّكاً و إن تغيّرت حدود التوسط بالفرض إزاء ما ينفرض في المسافة من النقاط مثلاً و ليس كون المتحرّك م متوسّطاً لانّه في حدٍّ دون حدٍّ، بل لانّه على الصفة المذكورة.

ثمّ هذا الكون في الوسط و إن كان واحداً شخصياً؛ فإنّه من حيث له حدود بالقرّة من جهة اتّصال موافاة حدود المسافة يقبل الانقسام بالفرض إلى غير نها ية و إلّا كان دفعةً؛ فهو مستمرّ بحسب الذات غير مستقرّ بحسب النسبة إلى "تلك الحدود؛ فكما أنّ النقطة مثلاً \* في المسافة لا يكون بالفعل ولكن بالقوّة فكذلك كلّ كون من الأكوان المنتزعة من ذاك لا تتميّز عمّا يليه ف بالفعل إلّا بالقوّة.

فإذن الحركة وجود بين صرافة القوّة و محوضة الفعل؛ فهي كمال أو فعلُّ أوّلٌ به يتوصّل إلى كمال أو فعل ثانٍ هو الوصول إلى الغاية؛ فلذلك رسّموها بكسمالٍ أو فعلٍ أوّلٍ لما هو بالقوّة من جهة ما هو بالقوّة أو بالخروج من القوّة إلى الفعل يسيراً يسيراً على سبيل اتّجاهٍ نحوّ شيءٍ.

٣. س: + حدًا ش: + عدد.

۱. س: +على. ۴. ن: -مثلاً.

و ثانيهما: الأمر المتّصل المنطبق على الممتدّ من المسافة بين طرفّيها؛ و هذا يسمّى الحركة بمعنى القطع و الأوّل الحركة التوسّطية؛ فتذكّر و لاتكن من الذاهلين.

### إيناس

هل اختطفتَ ما يقولون من أنّ النقطة فاعلة للخطّ كالوحدة للمدد؛ فـــإنّ طــرف المتحرّك ولْيَكُن نقطةً مّـا كرأس مخروطٍ يرسّم بحركته وسيلانه مسافةً مّــا أنّ بــل خطّاً مّا كانّه ـــأعني ذلك الطرف ـــ هو المنتقل فقد تعرض النقطة مماسّة منتقلة و المماسّة لاتحدث إلاّ فى آن؛ فلايصحّ تتالى المماسّات.

فإذن بين كلّ مماسّتَين حركة و زمان؛ فيوجد هناك لا محالة خطّ ينطبق عليهما ثمّ ذلك الخطّ تنفرض فيه نقطة متوهّمة لا على أنّها فاعلة له أو أجزائه، بل على أنّها واصلة بين أجزائه الوهمية؛ فالفاعلة للخطّ غير المتوهّمة فيه.

فهذا القول في النقطة و إن كان أمراً يقال للتخييل لا على أن له إمكان وجودٍ على ما حقّقه الشيخ الرئيس في الشفاء و التعليقات؛ [104] فإنّه إذا ماس الجسم جسماً بنقطة ثمّ ماسه بأخرى تكون النقطة الأولى قد بطلت بالحركة التي بينهما؛ إذ المماسّة لا تتبت و الجسم يكون بعد المماسّة كما كان قبل المماسّة؛ فلا تبقي فيه نقطة ثابتة يكون مبدأ خط بعد المماسّة و لايبقي امتداد بينهما و بين أجزاء آخر المماسّة؛ فإن تلك النقطة إنّما هي نقطة بالمماسّة لا غير، كما عُلم في الطبيعيات؛ فإذا بطلت تلك المماسّة بالحركة فكيف تبقي هي نقطة وكيف يبقي الخط الذي هي مبذأ له؟!

۱. س، ش، ن: ـ من، ۲. س: ـ ما. ۲. ش: ـ آخر،

و أيضاً: ما لم يكن هناك سطح موجود لم تصح للنقطة حركة؛ فإذن السطح و الخط يوجدان قبل النقطة؛ فلا تكون النقطة حركة؛ النقطة علّة لوجود الخطّ، بل هذه الحدود جميعاً متأخّرة عن وجود الجسم لكتك إذ انجذبتَ بذهنك إلى لحاظه تدرّجتَ إلى نيل ما أنت بسبيله.

### إذاعة

يشبه أن يكون في الحركة بمعني القطع شيء كالنقطة الفاعلة للخط و أشباء كالنقط المفروضة فيه التي لم تفعله الم تأخّرت عنه و كذلك في الزمان؛ فإنّه يتوهّم منتقل وحدّ في المسافة و زمان؛ فالمنتقل يفعل نقلة متصلة على مسافة متصلة في زمان متصل: فهو، بل حالته التي تلزمه في الحركة \_أعني الكون في الوسط \_أمرّ بسيط غير منقسم فعال بسيلانه اتصالاً متقدّراً بالزمان و يطابقه من المسافة نقطة \_أعني الفاعلة لا الواصلة بين جزئين من أجزائها \_و من الزمان آن و هذا هو ما نسمّيه الآن السيّال. لستُ أعني بذلك الآن المحفوف بالماضي و المستقبل كأنّه حدث زمان؛ فحد بعد حصوله بذلك على ما عرّفناك من قبل، بل الأمر البسيط الراسم للزمان، الذي هو مقدار الحركة، المنطبق على الحسركة الترسطة.

فمن البيّن أنّه لايكون مع المنتقل المتحرّك خطّ المسافة فقد خلفه و لا الحركة بمعنى القطع فقد انقضت و لا الزمان فقد سلف.

فإذن إنّما يكون معه من كلّ واحد أمرٌ غيرُ منقسمٍ باقٍ دائماً ما بقي الانتقال؛ فمن القطع الشيء الذي هو الحركة مادام الشيء يتحرُّك و من المسافة الحدّ إمّا

١. ن: لمتفعل.

نقطة [١٥٩] أو غيرها و من الزمان هذا الآن.

## ذکرُ فیه تشییدُ

قال الشيخ في طبيعيات الشفاء: «فكلّ واحد من هذه نهاية؛ و المنتقل أيضاً نهاية لنفسه من حيث انتقل كانّه شيء ممتدّ من مبدأ المسافة إلى حيث وصل؛ فإنّه من حيث هو منتقل شيء ممتدّ من المبدأ إلى المنتهى؛ و ذاته الموجودة المتّصلة حدّ و نهاية لذاته من حيث إنّه أقدانتقل إلى هذا الحدّ.» [۱۶۰]

فحريّ بنا أن ننظر هل كما أنّ المنتقل ذاته واحدة و بسيلانه أ فعل ما هو حدّه و نهايته و فعل المسافة أيضاً؛ فكذلك في الزمان أيضاً شيء هو الآن يسيل؛ فيكون ذاتاً غير منقسمة من حيث هي هو و هو بعينه باق من حيث ذلك و ليس باقياً من حيث هو الآن؛ لأنّه إنّما يكون آناً إذا أخذ محدّداً النزمان، كما أنّ ذلك إنّما يكون منتقلاً إذا كان محدّداً لما يحدّده و يكون أفي نفسه نقطةً أو شيئاً آخر.

وكما أنّ المنتقل يعرض له من حيث هو منتقل أنّه لايمكن أن يوجد مرّ تين، بل هو يفوت بفوات انتقاله، كذلك الآن من حيث هو آنٌ لا يوجد مرّ تين لكنّ الشيء الذي لأمرٍ مّا صار آناً عسى أن يوجد مراراً، كما أنّ المنتقل من حيث هو أمر عرض له الانتقال عسى أن يوجد مراراً؛ فإن كان شيء مثل هذا موجوداً فيكون حقّاً ما يقال: «إنّ الآن يفعل بسيلانه الزمان.»

و لايكون هذا هو الآن الذي يفرض بين زمانين يصل بينهما، كما أنَّ النـقطة الفاعلة بحركتها مسافة هي غير النقطة المتوهّمة فيها؛ فإن كان لهذا الشيء وجود فهو مقرون بالمعنى الذي حقّقناه <sup>0</sup> في ما سلف من <sup>6</sup> أنّه حركة من غير أخذ متقدّم و

١. س، ش: ١٠ إنّه. ٢. س: سيلانه؛ هامش هس»: بسيلانه.

۴. سي، ن: كون. ٥٠ مي، ش: حقّقنا.

٣. س: مجدُّداً.

ع. س، ش، ن: ـ من.

# لا متأخّر و لا تطبيق.

وكما أنّ كونه ذا أينٍ إذا استمرّ سايلاً في المسافة أحدث الحركة كذلك كونه ذا ذلك المعنى الذي سمّيناه الآن إذا استمرّ سايلاً في متقدّم الحركة و متأخّرها أحدث الزمان. فنسبة هذا الشيء إلى المتقدّم و المتأخّر هي كونه آناً و هو في نفسه شيء يفعل الزمان.

### تنبيه

أيتيسر لك أن تتلطّف من نفسك فتجد أنّ استمرار ذلك الأمر البسيط في الحركة مع عدم استقرار نسبته إلى الحدود العفروضة في المسافة بحسب الوجود في الأعيان و اتصال ذلك مدّة الحركة بحيث تنطبق على المسافة المتصلة في ذاتها و حصول قطع المسافة في الخارج على الاتصال لا على أن تكون هناك قطوع الأجزاء المسافة متمايزة على الانفصال؟ فيلزم أن تكون هي ذات مفاصل بالفعل تستوجب الحكم البتي بوجود أمرٍ ممتدٍ من الحركة في الأعيان منطبق على المسافة المتصلة لكن على أن يكون موجوديته في مجموع شخص زمان الحركة على التطابق؛ فتنفرض الأجزاء فيه حسب ما تنفرض في ذلك الزمان و لايجتمع على النان منها في شيء من أجزاء الزمان أو شيء من الآنات المنفرضة فيه.

و كذلك وجود الآن السيّال في الخارج على وصفّى الاستمرار و عدم الاستقرار و وجود الحركات المعيّنة مع انطباق الحركة على الزمان يستدعيان الممتدّ المتّصل من الزمان أيضاً في الأعيان على نحو ما في الحركة إلاّ أنّ الممتدّ من الزمان موجود في نفسه لا في آن و لا في زمان بخلافه من الحركة؛ فإنّها توجد

۱. ش: یکون.

# في الزمان.

ثمّ أليس قول جمهور الحكماء في تقسيم الكمّ الموجود في الأعيان إلى القارّ و غير القارّ و تبيين وجود الزمان بأجزائه الممتدّة من الليالي و الأتّام و الشهور و الأعوام؛ و الحكم بأنّ الموجود من الحركة يتقدّر بالزمان و ينطبق على المسافة و يتكمّم ابكتيتها بالعرض؛ و هو لايصحّ في التوسّطية؛ و مخالفة عامّة المستكلّمين لهم في وجود العرض الغير القارّ من الأمور الموضِحة مذهبهم في وجود الممتدّ من الزمان و الحركة؟!

و إجراء تلك الأحكام مَجرى المسامحة يشبه أن يكون فَشفَشةً [151]في القول و تقوّلًا على الفلاسفة و قَمقَعةً [157] في الفلسفة و هَدْماً لبنيان الحكمة.

### إشبارة

كما أنّ الحركة التوسطية و الآن السيّال يرسّمان الممتدّ من الحركة و الزمان الذي هو مقدارها في الأعيان كذلك يرتسم من كلّ منهما بحسب الاستمرار و عدم الاستقرار أمر ممتدّ في الذهن \_أعني الخيال \_و حدوث ذلك الارتسام الخيالي إنّما يكون على التدريج في زمان؛ فالأجزاء المفروضة في ذلك المستدّ تكون متعاقبة في الارتسام على نحو ما تتعاقب الأجزاء المفروضة في الخطّ المستقيم المرتسم من القطرة النازلة أو المستدير المرتسم من الشعلة الجوّالة؛ أعني بذلك التعاقب في صرف الحدوث دون البقاء؛ فإنّ تلك الأجزاء مجتمعة هناك في البقاء آناً على خلاف ما يكون في الارتسام الخارجي؛ فشأنه هناك تعاقب ما ينفرض من الأجزاء المتوهّمة حدوثاً و بقاءً.

۱. س: تتكمّم.

فَاحْدس من ذلك أنّ مَن حكم بكون الزمان أو الحركة غير قارّ الذات مطلقاً [ ١٤٣] عنى به ذلك بحسب الوجود في الأعيان.

# وهمُ و هتيكةُ

أ رأيت امن الناس مَن ضلّ فظنّ أنّه لايوجد في الأعيان من الحركة و الزمان إلّا التوسّط و الآن السيّال المنطبق عليه: و أمّا الممتدّ منهما فإنّما يرتسم في الخيال من ذينك الراسمين على الجهة المستقصاة لا غير؟!

ثمّ من العجب ما يدور على ألسنة المتأخّرين عامّتهم أنّ ذلك هو ما اجتمعت عليه آراء الفلاسفة بشتاتها؛ و قد ذكر الشيخ في طبيعيات الشفاء أنّه من المذاهب الباطلة التي اضطرّ كثير من الناس إلى انتهاجها من جهة شكوك أوردت و يعسر على الأوهام حلّها و سنبلّغك قوله بعبارته. إن شاء اللّه تعالى ً.

### شك و تحقيق

ربّما يقال: نعيّن آناً في زمان الحركة فنقول: أ فيه <sup>٣</sup> حركة؟ فتقع الحركة في الآن و يستلزم جزئاً غير منقسم في المسافة و قد أبطل أو سكون؛ فتنبت <sup>٣</sup> الحركة و قد وضع أنّها متّصلة واحدة كالمسافة غير ملتئمة من المتبدّدات. ٥ ثمّ من المتحرّكات ما في طباعه مبدأ امتناع السكون كالفلكيات أو ليس فيه شسيء منهما فسيخلو الموضوع القابل عنهما و هو خلف.

فيزال بأنّه ليست فيه حركة، لعدم كونها دفعية؛ و لاسكون، لتحقّق الحركة و إن لم يكن في الآن؛ فالحركة في الآن أخصّ من اللاسكون و ممّا يساويه؛ فانتفائهاءُ

١. ن: \_ أ رأيت.
 ٢. س، ن: \_ تمالي.
 ٣. س، النيه.
 ١٠ نتنيّت.
 ٩. س، ملئمة من المبتدئات.
 ٩. س، فانتفالهما.

أصلاً.

لايستلزم انتفاء مساوي اللاسكون، لتحقّقه بالحركة لا في الآن؛ و نظير ذلك مـن وجهٍ المتحرّك في البيت؛ فإنّه ليس بساكنِ و لا متحرّكٍ في السوق.

فإذن الآن إن أُخذ ظرفاً للاتّصاف اختير الاتّصاف فيه بالحركة الواقعة فسي الزمان لافيه؛ و إن جعل ظرفاً لوقوع الحركة و السكون قيل لايقع شيء منهما فيه و لايلزم خلوُّ الموضوع فيه عن الاتّصاف بهما.

## عقدة <sup>٢</sup> و حلّ

و لعلُّك تقول: «إنَّ المتحرِّك ما لم يصل إلى المنتهى لم توجد الحركة بتمامها و إذا وصل فقد بطلت الحركة.»

فيقال لك: إنّما يستدعي ذلك امتناع وجودها في آن الوصول إلى المنتهى، بل أى آنٍ فُرض من الآنات و يعبّر عنه بالحال و الوجود في الأعيان أعمّ من ذلك: فالحركة إنّما توجد في زمانٍ نهايتُه آنُ الوصول؛ فهناك يتمّ وجودها في الماضي. و لاينقبض العقل من أن يكون بعض الأشياء بحيث يكون ظرف وجوده نفس الزمان دون الآن؛ فيكون إمّا ماضياً أو مستقبلاً كالزمان. نعم الشيء الذي يكون ظرف وجوده الآن إذا لم يوجد في آنٍ من الآنات لم يصح أن يموصف بالوجود

فإن توهمت أنها لاتتصف بالوجود العيني قبل الوصول لعدم انقطاعها و لاحاله و إلاّ استلزمت شيئاً لاينقسم من المسافة أزيل وهمك بأنّه إن أريد بقبل الوصول آنُ قبله فالترديد غير حاصر و إن أريد به ما يعمّه و زماناً أختير أنّها تـتّصف بالوجود العيني في زمانٍ قبل آن الوصول نهايته ذلك؛ فهي بنفسها توجد في نفس

ذلك الزمان و بحدّها في تلك النهاية.

فإذن الحركة لا وجود لها إلا في الماضي من الزمان أو في المستقبل منه؛ و أمّا الحال فإنّما اهو نهاية أحدهما و بداية الآخر و ليس بزمانٍ؛ فلايكون فيه حركة أصلاً.

و لايسوغ لك أن تقول: الماضي من الحركة هو الذي كان موجوداً في آن حاضر ثم مضى: فإنه هو الذي كان بعضه بالقياس إلى آن قبل الحال مستقبلاً و بعضه ماضياً وصار في الحال كلها ماضياً: و هكذا في المستقبل و الآن الفاصل بين الماضى و المستقبل ليس يقم فيه حركة.

أ و لم يكفك قولُ خاتم الحكماء في شرح الإشارات و نقد المحصّل أنّه لاتصحّ قسمة الحركة و الزمان إلى ماضٍ و مستقبلٍ و حالٍ؛ لأنّ الحال هو حدّ مشترك بين الماضي و المستقبل هو نهاية أحدهما و بداية الآخر؛ و الحدود المشتركة بين المقادير لاتكون أجزاءً لها و إلّا لكان التنصيف تثليثاً و التثليث تخميساً. بل هي موجودات مغايرة لما هي حدوده بالنوع؟!

## وهمٌ و إزاحةُ

كدت أسمعك تقول: أما يلزم من اتّـصال الحركة الماضية بالمستقبلة اتّـصالُ الموجود بالمعدوم؟!

أ فلاتتفكّر أنّك إن عنيتَ اتّصال الموجود بالمعدوم المطلق بحيث يحصل منهما موجود عيني؛ فذلك غير لازم؛ و إن عنيتَ اتّصال الكائن فسي الزمـــان المـــاضي بالمعدوم في الحال الكائن في الزمان المستقبل بحيث يلتثم منهما مــوجود فــي

١. س: فإنّها.

مجموع الزمانين على أن ينحلً إليهما في الوهم و هو في نفسه و في الوجود الميني . متّصل وحداني فذلك غير مستحيل، بل هو ما عليه الأمر نفسه.

## إماطةً ريبةٍ

أ أصغيت إلى الذي يقول ـ و هو متن قد يسير مع زمرة الحاقين حـ ولَ عـ رش التحقيق ـ: إنّه إذا قيل بوجود الماضي فإمّا أن يراد أنّ وجـ وده مـ قارن لوصـ ف المُضيّ: فيلزم أن يكون موجوداً و معدوماً معاً: إذ لا معنى للمُضيّ إلّا الانقضاء أو أنّه كان مقارناً لوصف الحضور ثمّ زال الوجود بزوال الحضور؛ فيلزم أن يكـ ون موجوداً في آنٍ: [١۶۴] فما لا يكون موجوداً في آنٍ لا يكون موجوداً في الماضي؛ و عليه يقاس مقارنة الوجود للاستقبال؟

و بعبارةٍ أخرى: الشيء إذا استلزم أحد الوصفين و لم يجامع شيئاً منهما ف إنّه لا يوجد أصلاً؛ و الحركة يستلزم أحد الأمرين من المُضيّ و الاستقبال: إذ لا يتّصف بالعضور أصلاً و لا يجامع وجودها شيئاً منهما؛ لأنّ وجودها إنّا ماضٍ الآن و ليس بموجودٍ الآن أو مستقبل الآن و ليس بموجودٍ الآن؛ فسهي لا تــوجد آفــي الخارج قطعاً. [180]

فهالاً قلت له: أما تفكّرت أنّ الانقضاء إنّما هو بالقياس إلى الآن لا في نفس المتّصل و لا بحسب الأعيان مطلقاً؛ فإنّما يصحّ سلب الوجود العيني المقيّد ذلك الوجود بالوقوع في الآن؛ فهو نقيضه؟! فلاير تفعان عن شيء لا سلب مطلق الوجود في الأعيان المقيّد ذلك السلب بكونه في الآن. فهذا لا يناقض الوجود العينى في الآن، بل ربّما يكذبان معاً.

۱. س: بوجود. ۲. ن: لايوجد.

فإذن وجود الماضي إنما يقارن وصف المُضيّ بالقياس إلى الآن لا بحسب الأعيان مطلقاً، بل بعدم وجوده الأعيان مطلقاً، بل بعدم وجوده في الآن فقط؛ فلايلزم من عدم وجود الماضي في الآن عدمٌ وجوده مطلقاً؛ وكذا القول في الاستقبال.

فانظر كيف تخبّط فتورّط؛ و لو شاء الله لجمعهم على الهُدىٰ فــلاتكوننّ مــن الجاهلين.

## دفاعُ وهم

لعلّك تجد عبارة الشيخ الرئيس في طبيعيات الشفاء: «إنّ الحركة إسم لمعنيين أحدهما لا يجوز أن يحصل بالفعل قائماً في الأعيان و الآخر يجوز أن يحصل في الأعيان؛ فإنّ الحركة إن عُني بها الأمر المتصل المعقول للتحرّك ابين المبدأ و المنتهى فذلك لا يحصل البتّة للمتحرّك و هو بين المبدأ و المنتهى، بل إنّما يظنّ أنّه قد حصل نحواً من العصول إذا كان المتحرّك عند المنتهى و هناك يكون هذا المتصل المعقول قد بظل من حيث الوجود؛ فكيف يكون له حصول حقيقي في المتصل المعقول قد بظل من حيث الوجود؛ فكيف يكون له حصول حقيقي في الوجود ؟؟! بل و هذا الأمر بالحقيقة ممّا لا ذات له قائمة في الأعيان و إنّما يرتسم في الذهن بسبب نسبة المتحرّك إلى مكانين: مكان تركه و مكان إدراكه أو يرتسم في الخيال؛ لأنه صورة المتحرّك؛ و له حصول في مكان و قُرب و بُعد من الأجسام يكون قد انطبعت فيه. ثمّ تلحقها من جهة الحسّ صورة أخرى بحصول له آخر في مكان آخر و قُرب و بُعد آخرين؛ فيشعر صورة رئين معاً على أنّهما صورة واحدة لحركة و لا يكون لها في الوجود حصول بالصورة ين معاً على أنّهما صورة واحدة لحركة و لا يكون لها في الوجود حصول

س، ش، ن: \_ في الخيال.
 س، ش، ن: متحركة.

١. ش: للمتحرك. ٢. ن: .. في الوجود.

۵ س٠ ن: لان.

قائم كما في الذهن؛ إذ الطرفان لايحصل فيهما المتحرّك في الوجود معاً و لا الحالة التي بينهما لها وجود قائم.

و أمّا المعنى الموجود بالفعل الذي بالحريّ أن يكون الإسم واقعاً عليه و أن تكون العركة التي توجد في المتحرّك فهي حالته المتوسّطة حين يكون ليس في الطرف الأوّل من المسافة و لم يحصل عند الغاية، بل هو في حدّ متوسّط» [187] إلى آخر ما ذكر هناك بظاهرها ناصّةً على عدم وجود الممتدّ من الحركة في الأعيان بوجهٍ أصلاً؛ فتظنّ و أنت غير محصّل لمذهب الشيخ [187] من مقامات أخر أن ذلك هو ما عناه بها.

فاعلم أنّ ما رامه إنّما هو نفي وجود الحركة الممتدّة على أن تكون قارّة تجمع أجرائها في الوجود في الآن؛ فإنّ ذلك لايصح بحسب الأعيان بوجه أصلاً، بل إنّما يكون بحسب الارتسام في الخيال من حيث البقاء دون الحدوث على ما سلف لا نفي وجودها العيني مطلقاً؛ و يرشدك إلى ذلك قوله: «لا يجوز أن يحصل بالفعل قائماً» حيث قيّد الحصول بالقيام؛ أعني قرار الذات؛ و قوله: «و لا يكون لها في الوجود حصول قائم كما في الذهن؛ إذ الطرفان» إلى آخره؛ حيث نصّ على نفي الوجود من حيث يجتمع الطرفان؛ فكيف لا و قدقال بعد هذا القول بيسير: «إنّ الذي يقال من أنّ كلّ حركة ففي زمانٍ فإمّا أن يعنى بالحركة الحالة التي للشيء بين مبدأ و منتهى وصل إليه؛ فتقف عنده أو لا تقف؛ ف تلك الحالة الممتدّة هي في زمان و هذه الحالة آ فوجودها على سبيل وجود الأمور في الماضي و تباينها بوجه آخر؛ لأنّ الأمور الموجودة في الماضي قد كان لها وجود في آنٍ من الماضي كان حاضراً و لا كذلك هذا؛ فتكون هذه الحركة يعنى

١. س: وافقاً.

## بها القطع.

و إمّا أن يعنى بالحركة الكمال الأوّل الذي ذكرناه؛ فيكون كونه في زمــانٍ لا على أنّه يلزمه مطابقة الزمان، بل على أنّه لايخلو من حصول قطع ذلك القـطع ا مطابق للزمان؛ فلايخلو من حدوث زمان لا أنّه كان ثابتاً في كــل آنٍ مــن ذلك الزمان مستمرّاً فيه» [۱۶۸]انتهئ قوله.

فهل تظنّ بمثله أن يناقض نفسه في عدة أسطر؟! و مَن توهّم التوفيق بأنّ المراد بهذا الأخير أنّ وجودها في الخيال على نحو وجود الأشياء في الماضي ألم يتفطّن أنّ عدم قرار الذات إنّما يتمّ إذا لم تجتمع الأجزاء في الوجود و البقاء معاً؟!

ثم إنّ الشيخ سَيُعلن بتحقيق وجود الزمان الممتد و لا يتصور إلا بوجود الحركة الممتدة؛ إذ هو مقدارها؛ فتبصر؛ و تعرّف من ذلك معنى قول بهمنيار أيضاً في التحصيل: «أنّ الوهم يقيس الحركات المتقضّية بأناس يجتاز واحد منهم إثر الواحد؛ فيجتمعون في مكان واحد و ليس الحال في الحركات كذلك» [189] فقد أعلن بأنّ المنفي هو الاجتماع في الوجود و البقاء؛ ﴿فَاسْتَقِمْ كَمْا أُمِرْتَ﴾ [189].

#### استصباح

العاد العقيقي هو أوّل مُعطِّ للشيء معنى الوحدة و مُعطٍّ له الكثرة بالتكرير؛ و الآن الذي وصفناه يعد الزمان بما يحدث إذا أخذنا آناً من الآنات التي هي حدود؛ لأنّه حينتذ يجعله ذا عدد بما يفيده من التقدّم و التأخّر؛ فـإنّا إذا أخـذنا آنــات الإزاءً لحدود المسافة حدثت في الزمان تقدّماتٌ و تأخّراتٌ معدودة كالنقط بعد الخطّ

بأن يكون كلّ نقطة مشتركة بين خطّين بإضافتين و ما لم يكن آنٌ لم يتعدّد الزمان و لم يكن متقدّم و لا متأخّر؛ و المتقدّمات و المتأخّرات تعدّ الزمان على أنها أجزاؤه؛ و كلّ جزء من أجزائه فإنّ من شأنه الانقسام كأجزاء الخطّ، فإذن أولى ما ليوصف بأنّ نسبته إلى الزمان تشبه نسبة الوحدة إلى العدد للم إنّما هو الآن [١٧١]؛ و أجزاء الزمان متشابهة بالحقيقة مختلفة بالقبلية و البعدية بالنسبة إلى الآن المحفوف بجزئين من تلك الأجزاء أو إلى الزمان الذي حواليه؛ فالأقرب من أجزاء الماضي إليه بعد و الأبعد قبل؛ و في المستقبل بالمكس.

و لو لا الحركة بما تفعل في المسافة من حدود التقدّم و التأخّر للزمان لما وجد للزمان عددٌ على ما تكرّر ذكرُه سابقاً.

ثمّ إنّ الزمان يقدّر الحركة و الحركة أيضاً تقدّر الزمان لكن هو يقدّرها على وجهين بأن يجعلها ذات قدرٍ و بأن يدلّ على كثية قدرها؛ و هي تقدّره على وجه واحدٍ فقط بأن تدلّ على قدره بما يوجد فيه من المتقدّم و المتأخّر؛ فإنّ الدلالة على القدر تارة تكون كما يدلّ المكيال على المكيل و أخرى كما يدلّ المكيل على المكيال؛ و كذلك تارة تدلّ المسافة على قدر الحركة فيقال: «مسير فرسخين» و تارة الحركة على قدر المسافة فيقال: «مسافة رَميَةٍ أ» إلّا أنّ الذي يعطى المقدار للآخر هو أحدهما بعينه و هو الذي بذاته مقدار.

و الزمان لأنّه متصل في جوهره صحّ أن يقال: إنّه طويل و قصير؛ و لأنّه عدد بما يلحقه من الانقسام إلى متقدّمٍ و متأخّرٍ صلح أن يقال: إنّه كثير و قليل؛ وكذلك الحركة يعرض لها اتصال و انفصال؛ فيقال عليها خــواصّ المــتصل و خــواصّ

٣. س: + تارة.

۱. س: ـ مأ. ٢. ن: + و.

المنفصل لكن جميع ذلك إنّما يعرض لها من غيرها على الوجه السالف تقريره.

#### ذيل

الآن كما يطلق على ما سلف يطلق أيضاً على الزمان القليل الذي على جنبتَيه.

قال الشيخ في رسالة الحدود: «الآن هو طرف موهوم يشترك فيه الساضي و المستقبل من الزمان». [۱۷۲]

و قد يقال: «آنٌ لزمانٍ اسغير المقدار عند الوهم متّصل بالآن الحقيقي من جنبتيه» و هذا كما يقال: «يكتب الآن» فيمتنع أن تقع الكتابة في الآن الدفعي دون الزمان الذي حواليه.

و في شرح الإشران: «إنّه مشترك بين الماضي و المستقبل» [١٧٣] و هو تخمين قياساً على الآن ليس بتحقيق.

و في طبيعيات الشفاه: «إنَّ تحقيق سبب هذا القول \_أعني أن يقال الآن و يعنى الزمان القصير \_هو أنَّ كلَّ زمان يحدَّث عنه فله حدَّان لامحالة هما آنان يفترضان في الذهن له و إن لم يشعر به: و هذان الآنان يكونان في الذهن حاضرين معاً لامحالة لكنّه قد يشعر الذهن في بعض الأوقات بتقدّم آن في الوجود و تأخّر آن و ذكك لبُعد المسافة بينهما، كما يشعر بالآن المتقدّم من آنى الساعة و اليوم؛ و في بعضها يكون الآنان من القُرب بحيث لايشعر الذهن بما بينهما في أوّل وهلةٍ ما لم يستند إلى استبصارٍ؛ فيكون الذهن يشعر بهما كأنّهما وقعا معاً و كأنّهما آن واحد.» [1۷۴]

### شكوك و أوهام

مَن نفي وجودَ الزمان تعلُّق:

[الف.] بأنّ الزمان إن كان موجوداً فإمّا أن يكون شيئاً غير منقسم؛ فلايكوّن منه ساعات و سنون و شهور و ماضٍ و مستقبل أو منقسماً. فإمّا أن يوجد بجميع أقسامه فيتحقّق الماضي و المستقبل و اليوم و زمان الطوفان مثلاً معاً أو ببعضها؛ و لا يكون ذلك البعض الماضي أو المستقبل لكونهما معدومين؛ فتعيّن أن يكون هو الحاضر. فإن كان منقسماً عاد الفساد بعينه و إن لم ينقسم كان هو المستى بالآن و ليس بزمانٍ و مع ذلك فإنّه لو وجد فإمّا أن يبقى فيكون منه شيء متقدّم و شيء متأخّر و لم يكن كلّه آناً أو يعدم و يكون ذلك لامحالة دفعةً لئلاً يعود الانقسام؛ فعند فنائه يحدث آنٌ آخر دفعةً و لا يتخلّل بينهما زمانٌ لفرض عدم البقاء؛ فتتشافع الآنات و هو محال.

[ب.]و بأنّ كلّ زمان يُفرض فقد يتحدّد عند فارضه بآنين \_آن ماض و آن هو بالقياس إلى الماضي مستقبل \_و لايوجدان معاً.

و بالجملة: كيف يكون شيء واصلاً بين موجود و معدوم؟!

[ج.] و بأنّ المعيّة التي بالزمان هي أن يكون عدّة أشياء في زمان واحد أو في آن واحد؛ و كلّ حركة تستتبع زماناً؛ فإذا كانت عدّة حركات موجودة معاً كانت أزمنتها لامحالة معاً؛ فيكون لتلك الأزمنة زمان واحد. ثمّ الكلام في ذلك الزمان مع تلك الأزمنة كالكلام فيها بعضها مع بعض إلى أن يلزم أ أزمنة بلا نهاية معاً و الأزمنة تتبع الحركات؛ فتكون هناك حركات لا نهاية لها معاً؛ فيلزم وجود متحرّكات لا نهاية لها معاً؛ فيلزم وجود

و قد سبق ما يزال به الأخير إلّا أنَّ له دفعاً من وجهِ آخر أيضاً. قال الشيخ في طبيعي الشفاء: «فمن جهة هذه الشكوك و وجوب أن يكون للزمان وجودٌ اضطرّ كثيرٌ من الناس إلى أن جعل للزمان نحواً من الوجود آخر ١ و هو الذي يكون في التوهّم؛ و الأمور التي من شأنها أن توجد في التوهّم هي الأمور التي تـلحق المعاني إذا عُقِلت و نوسب بينها ٢؛ فتحدث هناك صور نسب إنَّما وجودها فــي الوهم فقط؛ فجعلوا الزمان شيئاً ينطبع في الذهن من نسبة للمتحرِّك إلى طرفَي مسافته اللذين هو بقرب أحدهما بالفعل و ليس بقرب الآخر بالفعل؛ إذ حصوله هناك لايصحٌ مع حصوله هيهنا في الأعيان ولكن يصحٌ في النفس؛ فإنّه يوجد في النفس تصوّرهما و تصوّر الواسطة بينهما معاً و لايكون في الأعيان أمر موجود يصل بينهما و يكون في التوهّم أمر ينطبع في الذهن، أنّ بين وجوده هيهنا و بين وجوده هناك شيئاً في مثله يقطع هذه المسافة بهذه السرعة أو البطؤ؛ فيكون هذا تقديراً للحركة لا وجود له لكنّ الذهن يوقعه في نفسه بحصول أطراف الحركة فيه بالفعل معاً، مثل ما أنّ الحمل و الوضع و المقدّمة و ما جرى هـذا المجرى أشياء يقضى بها الذهن على الأمور المعقولة و مناسبات بينها و لايكون فسي الأمور الموجودة شيء منها.» [١٧٥]

ثمّ قال: «و الأولىٰ بناءً أن تدلّ أوّلاً على نحو ۗ وجود الزمان و على مهيّته بأن نجعل الطريق إلى وجوده من مهيّته ثمّ نكرٌ على هذه الشُبّه فنحلّها.»

ثمّ قال في آخر الفصل: «و إذ قد أشرنا إلى المذاهب الباطلة في مهيّة الزمان فحقيق بنا أن نشير إلى مهيّة الزمان؛ فيتّضح من هناك وجوده و يتّضح حلّ الشُبّه المذكورة في وجوده.»

١. ش، ن: نحواً آخر من الوجود. ٣. س: بينهما.

### ذكرٌ فيه إشارات

كأنَّه حقيق بنا أن نورد في إزاحة الهذه الأوهام قول الشيخ في الشفاء بألفاظه ليكون شاهداً لنا في تثبيت ما حقّقناه و مشيّداً لأركان الحقّ في تقويم ما مهدناه. قال في فصل حلّ الشكوك المقولة في الزمان بهذه العبارة: «و أمّا الزمان فإنّ جميع ما قيل في أمر إعدامه و أنّه لا وجود له <sup>7</sup> فهو مبنيّ على أن لا وجود له في الآن؛ و فرق بين أن يقال لا وجود له مطلقاً و بين أن يقال لا وجــود له فــي آن حاصلاً؛ و نحن نسلّم و نصحّح أنّ الوجود المحصّل على هذا النحو لا يكون للزمان إلَّا في النفس و التوهِّم؛ و أمَّا الوجود المطلق المقابل للعدم المطلق فذلك صحيح له؛ فإنّه إن لم يكن ذلك صحيحاً له صدق سلبه؛ فصدق أن نقول: إنّه ليس بين طرفَى المسافة مقدار إمكان لحركة على حدّ من السرعة يقطعها و إن كان هذا السلب كاذباً، بل كان للحركة على ذلك الحدّ من السرعة مقدار فيه يمكن قطع هذه المسافة و يمكن قطع غيرها بأبطأ و أسرع على ما قد بيّنا قبل. فـالإثبات الذي يقابله صادق و هو أنّ هناك مقدار هذا الإمكان و الإثبات دلالةً على وجود الأمر مطلقاً وإن لم يكن دلالة على نحو " وجوده محصّلاً في آن أو على جهةٍ مّا.

و ليس هذا الوجه له بسبب التوهم؛ فإنّه و إن له يتوهّم كان هذا النحو من الوجود و هذا النحو من الموجودات منها ما هي متحقّقة الوجود محصّلته و منها ما هي أضعف في الوجود؛ و الزمان يشبه أن يكون أضعف وجوداً من الحركة و مجانساً لوجود أمور بالقياس إلى أمور و إن لم يكن الزمان من حيث هو زمان مضافاً، بل قد تلزمه الإضافة؛ و لمّا كانت

۳. س، ش، ن: ـ نحو،

١. س: نورد فلزاحة.

المسافة موجودة و حدود المسافة موجودة صار الأمر الذي من شأنه أن يكون عليها و مطابقاً لها أو قطعاً لها أو مقدار قطع لها انحو من الوجود حتى إن قيل: «إنّه ليس له البتّة وجود» كذب؛ فإن أريد أن يجعل للزمان وجود لا على هذا السبيل، بل على سبيل النحصيل لم يكن إلاّ في التوهم.

فإذن المقدّمة المستعملة في أنّ الزمان لا وجود له ثابتاً "معناه \* لا وجود له في آنٍ وجود له في آنٍ وجود له في آنٍ وجوده لله في الله على سبيل التكوّن ؟ بأن يكون أنّ آنين فرضتهما كان بسينهما الشسيء الذي هـو الزمان و ليس في آنٍ واحدٍ البتّة.

و بالجملة: طلبهم أنّ الزمان إن كان موجوداً فهو موجود في آنٍ أو في زمانٍ أو طلبهم متى هو موجود، متّا ليس يجب أن يشتغل به: فإنّ الزمان موجود لا في آن و لا في زمان و لا له متىٰ، بل هو موجود مطلقاً و اهو نفس الزمان: فكيف يكون له وجود في زمان؟!

فليس إذن قولهم: «إنّ الزمان إمّا أن لا يكون موجوداً أو يكون وجوده في آنٍ أو يكون  $^{^{\circ}}$  وجوده باقياً في زمان» قولاً صحيحاً، بل ليس مقابل قولنا: «إنّه ليس بموجودي» هو «إنّه موجود في آن أو موجود باقياً في زمان» بل الزمان موجود و لا واحد من الوجودين؛ فإنّه لا في آنٍ و لا باقياً في زمان  $^{^{\circ}}$ ؛ و ما هذا إلّا كمن يقول: «إمّا أن يكون المكان موجوداً أو يكون غير موجود في مكان أو في حدّ» و ذلك لائة ليس يجب إمّا أن يكون موجوداً في مكان أو حدّ  $^{^{\circ}}$  مكان و إمّا غير موجود،

۱. هامش وس» و هش»: للامر. ۲۰. هامش هس» و هشه: بـ نحو. ۳. س، ن: بـ و. -

٣. س: ثابتاً معناه و. ( ٥. س: لا يمنع. ع. هامش ون»: 4 المتصل.

٧. ن: ۗ ﴿ إِذَا كَانَ المُوجُودُ مَطَنَّقاً. ٨. نَ: \_ يكونَ. ١٠. الشفاه: جزء.

بل من الأشياء ما ليس موجوداً البتّة في مكان و امن الأشياء ما ليس مـوجوداً البتّة في الزمان ؟؛ و المكان ؟ من جملة القسم الأوّل و الزمان من القسم التاني و ستعلم بعد هذا» [۱۷۶] انتهت عبارته بألفاظها.

### تلخيص فيه تأييد

إنّ أحسن ما لخصّ به كلام الشيخ قولُ خاتم الحكماء في نقد المحصّل: «إنّ الزمان إمّا الماضي و إمّا المستقبل وليس له قسم آخر هو الآن. إنّما الآن هو فصل مشترك بين الماضي و المستقبل كالنقطة في الخطّ؛ و الماضي ليس بمعدومٍ مطلقاً. إنّما هو معدوم في المستقبل و المستقبل معدوم في الماضي و كِلاهما معدومان في الحال؛ و كلّ واحد منهما موجود في حدّه؛ و ليس عدم شيء في شيء هو عدمه مطلقاً؛ فإنّ السماء معدوم في البيت و ليس بمعدومٍ في موضعه؛ ولو كان الآن جزئاً من الزمان لما أمكن قسمة الزمان إلى قسمين، مثلاً نقول: «مِن الغداة إلى الآن و من الآن إلى العشاء» فإن كان الآن جزئاً لم تكن هذه القسمة صحيحة و إلاّ لأمكن قسمة مقدار من الزمان إلى قسمين و الآن موجود و هو عرض حال» إلى آخره. هكذا في كثير من نسخ نقد المحصّل. [۱۷۷]

فالآن عرض حالٌ في الزمان كالفصل المشترك في الخطُّ و ليس بمجزءٍ ممن الزمان و ليس فناؤه إلاّ بعبور زمانٍ؛ فلايلزم منه تتالي الآنات.

١٠ س: -و. ٢٠ س، ش، ن: + و الأن.

٣. نند المحمّل: الأن.

### وهم و إيماء

إن كنتَ من المتربّصين للتشكيك كأبي البركات البغدادي أو متن يستمع إليهم فيهوى قلبه أسبيلهم كالفاضل فخرالدين الرازي؛ فلعلّك تـقول: الزمـان لو كـان موجوداً فإنّما يكون مقداراً لمطلق الوجود أ؛ فإنّ الباقي مـن الأشــياء الزمـانية لايتصوّر بقاؤه إلّا في زمانٍ مستمرٍّ؛ و ما لايكون زمانياً و يكون باقياً فإنّه أيضاً آ لابدّ و أن يكون لبقائه مقدار من الزمان.

و أيضاً: إنّا كما نعلم بالضرورة أنّ من الحركات ما كانت موجودة أمس و منها ما يوجد اليوم و منها ما يوجد غداً كذلك نعلم أنّ الله \_ تعالى \_كان موجوداً بالأمس و أنّه موجود اليوم و سيبقى غداً؛ فلو جاز إنكار أحدهما جاز إنكار الآخر؛ فيكون الزمان مقدار الوجود؛ و قد وضع أنّه مقدار الحركة. ثمّ إنّه كيف يكون مقداراً لمطلق الوجود و على نفسه إمّا متغيّر فيستحيل انطباقه على الثابت و إمّا ثابت فيمتنع أن ينطبق على المتغيّر ؟!

فيقال لك: أما تبيّن في ما قدسلف أنّ الزمان إنّما هو مقدار لهيئةٍ غير قــارّةٍ و سيستبين الفرق بين الزمانيات و الموجودات الغير الزمانية في كيفية الانتساب إلى الزمان و عدمه و ينكشف معنى البقاء في كلّ من القسمين.

فيستقيم الأمر على ذوق الحكمة و عـلى طِـباق مـذهب الحكـماء؛ و أمّــا المتكلّمون فحيث قالوا: «القديم مـوجود فــي أزمـنة مـقدّرة لا نـهاية لأوّلهــا» فقدحكموا بصحّة انطباق الثابت على المتغيّر.

٣. ن: - لايتصور بقاؤه... أيضاً.

#### شكّ و إشارة

ربّما يتخالج في صدرك من أمر الآن الذي هو من الزمان كالنقطة امن الخطّ أنه إنّا أن يُعدّم على التدريج يسيراً يسيراً؛ فيمتدّ آخذاً إلى العدم مدّة أو دفعة؛ فسيكون عدمه في آن؛ فيقع مشافعة بين آنين؛ هذا خلفّ.

فاعلم أنَّ السبيل إلى تحقيق الحقّ في ذلك هو ما ذكره الشيخ في الشفاه: «أنّه ليس قول القائل: «إمّا أن يعدم يسيراً يسيراً أو دفعةً» صادقاً صِدق المنفصلِ المحيط بطرفّى النقيض أو المحيط بالشيء و ما يلزم نقيضه» [١٧٨] فإنَّ هناك قسماً ثالثاً و هو أن يكون عدمه في جميع الزمان الذي بعده؛ و سنتكلّم فيه في المستقبل من القول على ضربٍ مّا من البسط، إن شاء اللّه تعالى.

### وهم و تحقيق

كانّه يسبق إلى بعض الأوهام أنّ الآن هو نفس نهاية الزمان؛ فقد توهّم في ساير الأطراف ــوهى السطح و الخطّ و النقطة ــانّها نهايات لِذَويها.

فتشبّث <sup>٢</sup> صاحب المحصّل بذلك في نفي الوجود عن الأطراف مطلقاً سواء كانت نفس الكتيات كالسطح و الخطّ أو مبادئ الكـمّ كـالنقطة و الآن وجـعلها عدميات: فإنّ نهاية الشيء هي فناؤه؛ فكيف يكون <sup>٣</sup> أمراً وجودياً؟!

و اضطرب كلامه في شرحه الإشارات فتارة جمل النهاية من المضاف المشهوري و أخرى جعلها إضافة عارضة لكلّ من الأطراف بالقياس إلى ذي الطرف؛ فيكون من المضاف الحقيقي. قال: «فالسطح مثلاً إذا قيس إلى الجسم عرضت له إضافة هي النهاية؛ وهي و إن كانت متأخّرة عن السطح في التحقّق

لكونه معروضاً لها إلاّ أنّ ثبوتها للجسم علّة لثبوت السطح له كالأوسط في برهان اللمّ إذا كان معلولاً للأكبر و علّة لثبوته للأصغر؛ و بذلك صحّ للحكم الشيخ بأنّ لزوم السطح للجسم بواسطة التناهي للقلاء و هذا كلّه خبطٌ في خبطٍ؛ و كيف يكون إضافة العارض إلى معروضه سبباً لعروض ذلك العارض للمعروض و تسلك الإضافة لاتعقل إلاّ بعد العروض ؟!» [179]

و تحقيق المقام هو سياق كلام خاتم الحكماء في شرح الإشارات و نقد المحصّل من <sup>7</sup>أنّ السطح مثلاً ليس هو فناء الجسم فقط؛ فإنّ الفناء لايقبل الإشارة الحسّية و السطح يقبل.

و الفحص التحقيقي يقتضى أنّ هناك ثلاثة أُمور:

أوَّلها: مهيَّة السطح الذي هو المقدار المتَّصل ذو البُعدين.

و ثانيها: فناء للجسم و عدم له بمعني نفاده و انقطاعه و انتهائه في جهة معيّنة لا العدم المطلق.

و ثالثها: إضافة إلى الجسم عارضة للفناء؛ فيقال له بحسب ذلك نهاية لجسمٍ ذي نها بة.

و إنّما يستدلّ على ثبوت الأوّل للجسم بثبوت الثاني له؛ إذ هومقارن و مستلزم للأوّل؛ و أمّا الثالث فإذا اعتبر عروضه للأوّل كان المجموع سطحاً مضافاً إلى ذي السطح، و إذا اعتبر عروضه للثاني كان نهاية مضافة إلى ذي النهاية. فالنهاية ليست عارضة للسطح بالقياس إلى الجسم، بل الانقطاع يعرض لامتداد الجسم أوّلاً ثمّ السطح يلزم ذلك الانقطاع تانياً ثمّ يعرض لهما الإضافة بالاعتبارين؛ وكذلك القول في الخطّ و النقطة.

٣. ن: \_التناهي.

١. ن: \_له.

۲. س، ش: صنحح.

فإذن عليك باعتبار الأمر في الآن و أنّ هناك أيضاً ثلاثة أمور: [الف.]شيء لاينقسم بحسب الامتداد؛ هو الآن

[ب. }و فناء للزمان عنده

[ج.] و إضافة عارضة لكل منهما بحسبها يقال لذلك الفناء إنه نهاية مضافة إلى ذي نهاية هو الزمان؛ و ربّما يقال ذي نهاية هو الزمان؛ و ربّما يقال بحسبها للآن إنّه نهاية الزمان بمعنى أنه مقارن لما هو نهاية له أ أعني الفناء من حيث الإضافة.

#### تذييل

ربِّما يقال: يطلق الخطِّ و السطح باشتراك الإسم:

[الف.] على معنى لاتؤخذ في مفهومه النهاية، كما يقال: «خطّ» و يعبّر به عن مجرد الطول مع قطع النظر عن العرض و العمق لا على أن يكون مجرداً عن مقارنتهما، بل على أنّه طول غير ملحوظ فيه سوى حقيقة الطولية؛ أعني الامتداد الواحد من غير منافاة لافتران العرض و العمق به في الوجود أو لااقترانهما أ؛ وكذا يقال سطح لمجرد الطول و العرض \_أعني الامتدادين \_مع قطع النظر عن الامتداد الآخر وكلّ منهما بهذا الاعتبار مقدار موجود محسوس و ذلك موضوع لعلم الهندسة.

[ب.]و على ما تؤخذ النهاية في مفهومه، كما يقال: «خطّ» و «سطح» بالمعني المذكور ولكن يشترط أن لايبقى شيء آخر وراءهما؛ فشيء منهما لايصير نهاية إلّا من حيث هذا العفهوم السلبي.

٨ س: اله. ٢. ن: لاقترانها.

وكذلك الآن و النقطة يطلقان باشتراك الإسم على معنيين: أحدهما مبدأ الكمّية و الآخر ذلك المعنى بشرط لا بقاء شيء آخر وراثه؛ و ما يطلق عليه النهاية إنّما هو المعنى الأخير.

و هذا هو كلام صاحب الشلويحات حيث قال بعد أن قرّر أنّ النهايات عدمية: لأنّها هي كون الشيء ذا كتية لايبقي ورائها منه شيء آخر:

فإن قيل: أ لستم حكمتم بأنّ السطح يحسّ؛ فهو موجود؟!

يقال: قد يعبّر عن مجرّد طول بالخطّ و مع العرض بالسطح و هما من الكتية؛ فهو بالاشتراك و إلّا النهايات العدمية من حيث عدمها لاتحسّ و الكـمّيات ما لم يشترط فيها لإبقاء شيء آخر ورائها لاتصير نهاية؛ فلابدّ من سلب في مفهومها؛ فما يدور على ألسنة المتأخّرين: «أنّه يخالف الحكماء فيقول: السطح و الخطّ و النقطة عدميات» يرجع إلى افتراءٍ عليه أو سوء تفطّن لمرامه.

### حكومة و ردع

إنّ جمهور الحكماء يقضون بوجود السطح و الخطّ و النقطة على أنها موجودات مغايرة لما هي حدوده بالنوع و منهم من [١٨٠] يجعلها من العوارض التحليلية للجسم \_ يعنى الموجودة بعين وجوده على قياس الأجزاء التحليلية \_ظائاً أنّ الموجود في الأعيان ليس إلاّ الجسم ثمّ العقل بضربٍ من التحليل ينتزع منه السطح ومن السطح الخطّ و من الخطّ النقطة و تحكم بأنّها موجودة في الأعيان لكن لا بوجوداتٍ منفرزةٍ عن وجود الجسم، بل بعين ذلك الوجود.

و ربّما يُزعم أنّ في كلام المعلّم الأوّل في إثبات تجرّد النفس ' تصريحاً بذلك و

١. ن: . في إثبات تجرّد النفس.

أنّ الشيخ قد حقّقه في الشفاء ناصاً عليه؛ وكأنّي قد أسلفت لك ما يصدك عن تسويغ اتّحاد العرض و الجوهر في الوجود؛ فعسىٰ أن تكون على هدىً في أمرك إن كنت من المتذكّرين؛ و لستُ أفقه من قول الشيخ في الشفاء إلّا نفي التمايز بحسب الوجود؛ فهذه عبارته في فصل تجرّد النفس من طيعيات الشفاء: «إن كان محلّ المعقولات جسماً أو مقداراً من المقادير، فإمّا أن تكون الصورة المعقولة تحلّ منه شيئاً وحدانياً غير منقسم أو أيكون إنّما تحلّ منه شيئاً عدانياً غير منقسم أو أيكون إنّما تحلّ منه شيئاً غير منقسم أو الشيء الذي لاينقسم من الجسم هو طرف نقطيّ لامحالة و لنُغتَجن أوّلاً أنّه هل يمكن أن يكون محلها طرفاً غير منقسم.

فنقول: إنّ هذا محال و ذلك لأنّ النقطة هي نهاية ما لا تميّز لها عن الخطّ في الوضع أو عن المقدار الذي هو منته إليها تمييزاً يكون به النقطة شيئاً يستقرّ فيه شيء من غير أن يكون في شيء من ذلك المقدار، بل كما أنّ النقطة لاتنفر د بذاتها و إنّما هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار كذلك إنّما يجوز أن يقال بوجهٍ مّا إنّم يحلّ أفيها طرف شيء حالٍ في المقدار الذي هي طرفه؛ فهو متقدّر بذلك المقدار بالعرض؛ وكما أنّه يتقدّر به بالعرض كذلك يتناهي بالعرض مع النقطة؛ فيكون نهاية بالعرض مع امتداد "بالذات؛ ولو كان النقطة منفردة تقبل شيئاً من الأشياء لكان يتميّز لها ذات؛ فكانت النقطة إذن كان النقطة منفردة تقبل شيئاً من الأشياء لكان يتميّز لها ذات؛ فكانت النقطة إذن

[الف.] جهة منها تلي الخطِّ الذي تميّزت عنه [ب.]و جهة منها مخالفة لها \* مقابلة

فيكون حينئذِ منفصلة عن الخطّ بقوامها و للخطّ المنفصل عنها نهاية لا محالة

۱. س: أَنْ. ۲. هامش وس» و دش»: انتخل. ۳. س: ــبالمرض مع امتداد. - مـــــــــ

۴. ش، ن: له.

غيرها تلاقيها ! فتكون تلك النقطة نهاية الخطّ لا هذه؛ و الكلام فيها و في هـذه النقطة واحد؛ فيؤدّي هذا إلى أن تكون النقط متشافعة في الخطّ إمّا متناهية أو غير متناهية» انتهت بألفاظها.

و أمّا قوله في الشفاء: «إنّ السطح هو نفس ظاهر الجسم» فميس فيه استيجاب للاتّحاد فيالوجود أصلاً.

و ما يقال: [١٨١] «من البيّن أنَّ الجسم في الخارج ليس شيئين أحدهما ظاهره و الثاني باطنه، بل كِلاهما موجود واحد في الخارج و العقل يميّز ظاهره عن باطنه» فإنّه تخييل بلا تحصيل؛ إذ الجسم في الخارج ليس شيئين، بـل المـوجود فـي الخارج شيئان: أحدهما الجسم و الآخر مقدار حالً فيه ذو بُعدين يقال له باعتبار أنّه ظاهر الجسم.»

قال الشيخ في التعليفات: «السطح يعتبر فيه أنّه نهاية و يعتبر فيه أنّه مـقدار و ليس هو مقداراً <sup>٢</sup> بالجهة التي هو بها نهاية و نسبة ذلك المعني ــو هو أنّه يمكن أن يفرض فيه بُعدان ــإلى المقدارية فيه نسبة فصل إلى جنس.» [١٨٢]

ثمّ كيف يكون وجود العرض بعينه وجود الجوهر الذي هو موضوعه و وجود الجوهر هو وجود الجوهر هو وجود الجوهر هو وجود التميء لنفسه و وجود العرض هو وجود الشيء في موضوعه؟! 
- أعني الوجود الرابطي \_و لعلّ في قول الشيخ في التعليقات: «الوحدة و النقطة و الخطّ و السطح كلّها تحدّ من دون الموضوع و إن لم تكن توجد إلّا في موضوع» 

[184] كفا ية.

و أيضاً: قد يتداخل سطحان أو خطّان أو نقطتان و لايمكن أن يتداخل جسمان أصلاً؛ فلو لم يكن بين الجسم و بين تلك الأمور تغايرٌ بحسب الوجود مع عمدم

۱. س: تلاقیها. ۲. س، ش، ن: مقدار،

التمايز بحسب الوضع فكيف يصح ذلك؟!

فإذ قد ذكّرناك فلاتقعد بعد الذكرئ مع القوم الظالمين.

#### استيقاظ

أليس قد ظهر بما قد سلف أنّ معنى كون الزمان غير قارّ الذات هو أنّ أجزائه لا تجتمع في الوجود دفعة \_أعني الوجود بالقياس إلى الآن \_ لا أنها لا توجد في الأعيان على وجه الاتصال؟! فالزمان في نفس اتصاله موجود واحد ذاته على قرارٍ بحسب الوجود الاتصالي الوحداني في الأعيان و هو غير قارّ الذات بحسب أجزائه الحاصلة بعد تحليل الوهم إيّاه بالقياس إلى ما يتوهّم فيه من الآنات؛ فتحقّقُ القبلية و البعدية في الزمان إنّما يكون بانفراض الآن و اتصاف أجزائه بالمُضيّ و الاستقبال باعتبار ذواتها و هويّاتها؛ و أمّا الحركة فإنّما يتصف بعدم قرار الذات و المُضمّى و الاستقبال من جهة مقارنة الزمان لا بذاتها.

وسيعاد في ذلك كلَّه ضربٌ آخر من القول في مستأنف الكلام، إن شاء اللَّـه العريز الحكيم.

## فصل

### في تحقيق معاني الدهر و السرمد و بيان متى الأشياء و الغرق بين الزمانيات .

# و الأشياء الغير الزمانية في الانتساب إلى الزمان

# و أمور آخر تتمّم النظر و تكمّل الغرض شرطقة أسرار

ما أسهل ما يتأتّى لك أن يتحدّس أنّ الامتداد إنّما هو من أوصاف الكتية المتّصلة لا غير؛ فلايوصف به الوجود أو العدم بالذات أصلاً، بل إنّما يصحّ ذلك بالعرض على أن يكون الممتدّ حقيقةً هو الزمان و اتّصاف الوجود أو العدم بالامتداد عبارة عن مقارنة أحدهما لما هو الموصوف به حقيقةً؛ أعنى الزمان.

فوجود شيء من الموجودات لايصلح أن يحكم عليه بــامتدادٍ خــاصٍ أو الامتداد المطلق إلاّ باعتبار المقارنة لزمــانٍ معيّنٍ أو لطــبيعة الزمــان؛ وكــذلك اللاامتداد بمعنى كون الشيء دفعياً غير معتد؛ فإنّ موصوفه بالذات إنّما هو الآن طرف الزمان لا شيء آخر أصلاً؛ و أمّا الوجود أو العدم أوأيّة طبيعةٍ كــانت مــن

الأمور التي هي غير الآن فلايتصف بذلك المعنى إلا باعتبار مقارنة الآن عملى سبيل الانطباق عليه؛ ففي طبيعة الوجود من حيث هو وجود \_أي لا من حسيث مقارنة الزمان و طرفه \_ليس إلا التحقق الصرف من دون أن يكون على امتداد أو لا امتداد؛ و كذلك في العدم الصرف ليس إلا الانتفاء البحت من غير أن يتصف باستمرارٍ أو لا استمرارٍ؛ فلستُ أعني باللاامتداد مجرّد سلب الامتداد؛ أي مقابله مقابلة السلب و الإيجاب.

أ فليس من البيّن أنّ المتقابلين تلك المقابلة لا يعرى عنهما موضوعٌ بحسب نفس الأمر البتّة و إن عريتْ عنهما الذات بحسب خصوص بعض الملاحظات التي هي أنحاء وجود الشيء في نفس الأمر؟! أعني حيث تؤخذ الذات من حيث هي، بل إنّى أعني بذلك إمّا مقابل الامتداد مقابلة العدم و الملكة الذي هو أخصّ من نقيضه بقيد الاستعداد؛ فيخلو عنهما الموضوع الغير القابل، كالوجود الذي لايشاب بالدخول تحت الكون و العدم الذي لا يختصّ بالوقوع في زمان أو في طرفه أو الأخصّ من ذلك أيضاً؛ أي كون الشيء دفعياً غير معتد منطبقاً على طرف الزمان؛ فإنّ هذا المعنى قد يكذب هو و الامتداد كلاهما معاً؛ و إن اكان الموضوع على فإنّ هذا المعنى قد يكذب هو و الامتداد كلاهما معاً؛ و إن اكان الموضوع على القابلية باعتبار الوقوع في أفق الزمانيات كحدوث الحركة التوسّطية المنطبقة على الآن السئال.

فإذن إنّما يعقل الامتداد و الاستقرار و مقابلاهما في الأمور الواقعة في أفق الزمانيات فقط و هناك أيضاً من قبل الزمان و طرفه لا غير؛ و الشيخ الرئيس أبوعليّ أمعن النظر ٢؛ فقال في كتاب التعليفات: «كلّ ما يكون له أوّل و آخر فبينهما اختلاف مقداري أو عددي أو معنوي؛ فالمقداري كالوقت و الوقت أو الطرف و

١، سي: ١٠ ن: ١٠ النظر،

الطرف؛ و العددي كالواحد و العشرة؛ و المعنوي كالجنس و النوع و الوجود لا أوّل له و لا آخر بذاته.» [۱۸۴]

#### مِنهَل

متولة متى هي نسبة ما للشيء إلى الزمان؛ وهي كونه فيه نفسه أو في طرفه؛ فإنّ كثيراً من الأشياء يقع في أطراف الأزمنة لا في زمان أصلاً كالمماسّة و التقاطع [١٨٥] بين الخطّين و الوصول إلى ما إليه الحركة و يُسئل عنها بـ «متى» و يجاب. و ذكر الشيخ في فاطيغورياس الشفاء: «أنّه كما لم يكن الإضافة معنى مركباً كذلك الأين و متى يجب أن لايظن فيهما تركيب» [١٨٥] و لخّص ذلك في التعليفات بقوله: «قولنا متى و أين ليس نعني به كون الشيء في المكان أو الزمان مركباً؛ و نعني بالتركيب الموضوع مع نسبته، بل نعني به نفس النسبتين؛ فنفس النسبة هو الأين لا المنسوب و لا المنسوب إليه و لا مجموع النسبة و المنتسبين! و كذلك الحال في الإضافة كالأخوّة.» [١٨٥] ثمّ قال بعد ذلك بيسير: «متى الشيء هوكونه في زمانه؛ و للديكون الزمان موجوداً و لا يكون ذو الزمان فيه؛ فلا يكون متى و كذلك الأين.» [١٨٨]

## جمع و تفريق

أ ليس الأين: منه حقيقي أوّلي؛ و هو كون الشيء في مكانه الحقيقي؛ و منه ما هو ثانٍ غير حقيقي؛ و هو كون الشيء في مكانه الغير الحقيقي، كالكون في الدار أو في السوق؛ و منه جنسي، كالكون في المكان المطلق؛ و منه نوعي، كالكون في الهواء؛

١. التعليقات: المنسوبين.

و منه شخصي، ككون هذا الشيء في هذا الوقت في الهواء و هو مكانٌ ثانٍ أو كون إ هذا الجسم في هذا المكان الحقيقي؟!

فكذلك متى: منه حقيقي، ككون الشيء في زمان مطابق له لايفضل عليه، كقولهم: «كان هذا الأمر وقت كذا ١»؛ و منه غير حقيقي، كقولهم: «في سنة كذا» و لم يكن الأمر في جميع السنة، بل في جزء منها؛ فالسنة نظير السوق في الأين؛ و منه جنسي، كمطلق الكون في الزمان أو في طرفه "؛ و منه نوعي، ككلُّ من ذينك الكونِّين؛ و منه شخصي، ككون هذا الشيء في هذا الزمان المطابق له أو في هذه السنة لكن الزمان الواحد قديكون بعينه زماناً بالتحقيق لأشياء كثيرة على سبيل المطابقة و إن كان متىٰ كلّ منها هو خلاف متى الآخر؛ لأنّ كون كلّ واحد منها في ذلك الزمان هو غير كون الآخر؛ و لا كذلك المكان الواحد؛ فهو لايكـون مكــاناً حقيقياً لعدَّةٍ فوق الواحد؛ فهناك يختلف النسبة و المنسوب إليه. اللَّهمَّ! إلَّا في الغير الحقيقى؛ فيختلف النسبة فقط دون المنسوب إليه.

و أيضاً: تقع َّ المضادَّة في الأين؛ فإنَّ الكون عند المحيط يخالف الكون عـند المركز و هما معنيان يوجد<sup>۴</sup> لهما موضوع واحد يتعاقبان<sup>٥</sup> عليه و بـينهما غــاية الخلاف و أيون متوسّطة ليس بينها تلك الغاية و ليس تقع في متى: فالكون فــى الزمان و إن كان غير الكون في طرفه على أنَّ بينهما غاية الخلاف؛ فليس يوجد موضوع واحد يتعاقبان عليه أ يصير التدريجي تارةً دفعياً أخرى.

ثمَّ الأين سبيله أن يقبل الأشدُّ و الأضعف؛ فقد يكون إثنان كِلاهما فـوقين و أحدهما أشد فوقيةً إلا أنّ قبول الأشد و الأضعف لا يكون له باعتبار طبيعة الفوقية أو التحتية، بل باعتبار الإضافة إلى فوقية أو تحتية أُخرىٰ؛ فالفوق الحقّ لايــقبل

٣. ش: يقع.

۳. س: ظرفه. ١. س، ش: الزوال.

۵. ن: متماقیان،

٢. س: توجد.

الأشدّ و الأضعف، بل الفوق المضاف إلى آخر، كما أنّ السواد الحقّ لايكون أشدّ و أضعف، بل المضاف إلى سواد آخر.

و متىٰ ليس على ذلك السبيل؛ فليس فيه أشـد و أضعف مطلقاً أو بحسب الإضافة.

فإذن المقولتان لهما عوارض جامعة و عوارض فاصمة.

#### ذنابة

قال الشيخ في قاطبغوراس الشفاء: «أقول: و قد هوّل فاضل المتأخّرين \_ يعنى به المعلّم الثاني أبانصر الفارابي \_ في العبارة عن المتى الخاصّ تهويلاً مفرطاً؛ فقال: إنّ «متى» نسبة الشيء إلى الزمان الذي ينطبق نهاياته على نهايتى وجوده [١٨٩] أو زمان محدود هذا الزمان جزء منه؛ وذلك أنّه ذكر نهايتى وجوده: [١٩٠]» [١٩١] أفبيّن أنّ الذي يصحّ أن يعنى الشيخ أبو نصر بذلك ليس إلّا نهايتا متى الشيء و نسبته إلى زمانه.

قال بعد إبطال ساير ما تحتمله البارة: «و أمّا نهايتا النسبة فيمكن أن تجعل له وجه تأويل؛ فيقال: إنّ معناه أنّ متاه هو نسبته إلى زمانٍ ينطبق نهايتاه على نسبتين له إلى نهايتي هذا الزمان. ثمّ لانسبة له قبل و لا بعد إليه: [١٩٢] فيجب أن يفهم قوله على هذا الوجه لكن نسبة الشيء إلى الآن الذي يقارنه عسى أن يظنّ بها أنّها ليست من مقولة متى بذاتها؛ فإن كان ذلك كذلك فكان هذا الرسم غير صحيح؛ و ذلك لأنّ كون الشيء في آنٍ مّا لا يحمل عليه هذا الحدّ لكن الحق آنه يكون للشيء نسبة إلى الزمان لا على أنّه فيه، بل على أنّه في طرفه و مع ذلك يكون

١. س: تحتمل.

آنياً '؛ فهذا يفسد ما قاله هذا الفاضل. اللهم ' إلا أن يحكم بأن النسبة إلى الآن ليس من مقولة متئ لكنها لا مقولة لها تليق بها غير هذه المقولة و لانعلمها غير داخلة في مقولة أصلاً» انتهى قوله. ثمّ قال: «ثمّ بعد هذا يظنّ كأنّ الاشتغال به يخوض بالمبتدى [۱۹۳] في ما لا يعنيه.» [۱۹۳]

قلت: وكأنّه عنىٰ به النظر في متى الأمور الغير الزمانية؛ أعني المفارقات؛ فإنّه بخلاف متى الزمانيات و انّ أفيه لَغُموضة يقصر عنها قواصر الأنظار؛ فالاشتغال به لايناسب فنّ قاطيغورياس الموضوع لمن بضاعته من الحكمة بضاعة المبتدئين؟

#### استشهاد

أ لستَ لو نظرتَ إلى قول بهمنيار في التحصيل في فصل الأين و المتىٰ بعد إتمام ؟ الكلام فيهما؛ و ستعلم أنَّ الأُمور الزمانية التي توصف أنّها في زمان فسهي أُمور واقعة تحت التغيّر و أنَّ الاُمور الثابتة لايصح أن يقال إنّها موجودة في زمان، بل لهاكون آخر نبيّته في مكانه لوجدتَ فيه سوقَ ذلك القولِ من الشفاه؟!

#### هداية و تحصيل

ألا إنّ ما ذكر هو متى الزمانيات لا غير؛ أعني الأمور الواقعة في الزمان أو فسي طرفه؛ و الزمان نفسه ليس<sup>٧</sup> لوجوده أو عدمه متىٰ؛ فما أحسن قول الشسيخ فسي التعليقات: «الزمان ليس وجوده في زمان فكذلك ليس بعدم في زمان؛ و الآن نفسه

الشغاه: آناً. ٢. س: الفهم؛ ش: الفهيم. ٣. س، ش، ن: ثمّ بعد هذا نظر لكن.

١٤. ن: انه. ١٥. المبتدعين، ٦٠ س: إيماء،

٧. س، ن: ـ ئيس.

ليس لوجوده متى بخلاف عدمه؛ فإن متاه نفس مجموع الزمان الذي بعده؛ و هذا كما أن المكان نفسه ليس له أين أصلاً و النقطة نفسها ليس وجودها في الخط أو النقطة و أنها معدومة في مجموع خط بعدها» و أمّا الأمور الغير الزمانية فربّما يقال بحسب جليل النظر إنّ متاها يباين متى الزمانيات بالمعنى. فعتى الزمانيات هو النسبة إلى الزمان بالفيئية؛ و متى ما هو أعلى من الكون نسبته إلى الزمان بالمعيّة.

ثم إن ضرباً من النظر الدقيق يأتي بفحص بالغ فيحكم بأن هذا الأخير كون على طور آخر أعلى من أن يكون متى، بل إنّما هو بإزاء المتى؛ أعني كون الزمانيات في الزمان أو في طرفه؛ [١٩٥] فلاينبغي أن يدخل ذلك في التسمية إلاّ أن يسلك مسلك التشبيه من طريق بعيد؛ فإنّ النسبة التي هي المستى تعتبر فيها انطباق المنسوب على المنسوب إليه و ما يرتفع عن الزمان لاينسب إليه بالانطباق على شيء من الأزمنة أو الأطراف؛ بل إنّه يحيط بالجميع؛ فبالحريّ أن ينزّه عن الوقوع تحت ما يعتريه [١٩٥]هذا الإسم؛ فكيف و الزمان لا يكون له متى؛ فما ظنّك بشواهق العوالى و ما هو أعلى منها؟!

### تأييدُ تنصيصيُّ

عساك تكون متن ظفر من كلام الشيخ الرئيس بقولٍ نـاصٍ عـلى مـا حـققناه. أالم يكفك قوله في رسالته المستاة الكلمة الإلهية: «سبحان الملك القـقار، الإله الجبّار، لاتدركه الأبصار و لاتمثّله الأفكار، لاجوهر يقبل الأضداد فـيتغيّر و لا يحرض فيسبق وجوده الجوهر، لايوصف بكيفٍ فيشابه و يضاهي، و لا بكمّ فيقدّر

۱. س: دأ.

و يجزّى، و لابمضافٍ فيوازي و يحاذي، و لا بأينٍ فيحاط به و يحوى، و لا بمتىٰ فينتقل من مدّة إلى أخرىٰ»؟! و أشباه ذلك في كتبه غير محصورة فتصفّح؛ و ممّا في زُبُر مَن سبقه من الأقدمين ينصّ على ذلك قولُ المعلّم الثاني للحكمة في فصوصه: «هو أوّل من جهة أنّ كلّ زماني ينسب إليه تعالى بكونٍ فقد وجد زمان لم يوجد معه ذلك الشيء و وجد \_أعني الحقّ الواجب \_معه لا فيه.» ( [147]

## دعامةُ تنويريةُ

أ لست تُذعِن أنّ الكانن في شيءٍ يلزمه أن يختصّ بـ ذلك الشيء عـ لمى سبيل الانطباق عليه و لا كذلك الموجود مع شيءٍ ؟! فكأنّك تفرّق بين المعنيين؛ فالأمر الزماني هو ما يختصّ وقوعه بالانطباق على الزمان أو على جزء من أجزائه أو على آنٍ من الآنات؛ و ما ليس بزماني لا يكون كذلك، بل إنّما يوجد مع الزمان لا كمعيّة الزمانيات و يحيط به كلّه دفعةً؛ و الزمان لكونه متغيّراً سيّالاً بذاته فلا يكون له فيه و لا معه معيّة زمانيةً إلّا ما يتغيّر بتغيّره و يسيل بسيلانه و يصح أن يكون له ابتداء و انتهاء؛ و أمّا ما هو خارج عن هذه فإنّه يوجد مع الزمان المعيّة التي هي ابتداء و انتهاء؛ و أمّا ما هو خارج عن هذه فإنّه يوجد مع الزمان المعيّة التي هي النفل ابنافرض؛ و ذلك بأن يكون له اقتران به طبيعي؛ فيتحقّق بينهما تضايف بالفعل لا بالفرض؛ و ذلك بأن يكون حاملاً لمحلّه كالفلك أو فساعلاً لوجوده كالمبدأ المفارق.

قال الشبيخ الرئيس في النجاة: «و ليس كلّ ما يوجد مع الزمان فهو فيه؛ فــاإنّا موجودون مع البّرة الواحدة و لسنا فيها.» [۱۹۸]

و قال في الشفاء: «و من المباحث في أمر الزمان أن نعرف كون الشميء فسي

١. ش: . و منافى زُيُر... لا فيه. ٧. ن: . بتغيّره.

الزمان؛ فنقول: إنّما يكون الشيء في الزمان على الأصول التي سلفت ابأن يكون له معنى المتقدّم والمتأخّر؛ [١٩٩] وكلّ ما له في ذاته معنى المتقدّم والمتأخّر؛ [١٩٩] وكلّ ما له في ذاته معنى المتقدّم والمتأخّر؛ ونهو إمّا حركة أو ذو حركة. أمّا الحركة فذلك لها من تلقاء جوهرها و أمّا المتحرّك فذلك له من تلقاء الحركة» و «أمّا الأمور التي لا تقدّم فيها و لا تأخّر بوجه فإنّها ليست في زمان؛ و إن كان مع الزمان، كالعالم فإنّه مع الخردلة وليس في الخردلة؛ و إن كان شيئاً له [٢٠٠] من جهة تقدّم و تأخّر مثلاً لا من جهة ما هو ذات و جوهر؛ فهو من جهة ما لايقبل تقدّماً و تأخّراً ليس في زمان و هو من الجهة الأخرى في الزمان» جهة ما لايقبل.

و كأنّه لم يَرُم حصرَ الزمانيات مطلقاً في الحركة و ذي الحركة؛ فكيف و أنّ ما يتوقّف على الحركة كالحوادث المرتبطة الأزمنة و أطرافها لمن الزمانيات؟! فوجود الحادث باعتبار الحدوث و البقاء كِلَيهما ممّا يختصّ بالوقوع في الآن أو في جزء من الزمان و ليس بحركةٍ و لابذي حركة؛ بل إنّما رام بالزماني ما يكون زمانياً بالذات؛ أي لا من حيث كونه متوقّفاً على شيءٍ هو زماني بذاته أوبالحركة [٢٠٢] و ذي الحركة ما هو أعمّ منهما و ممّا يجرى ذلك المجرى من حيث توقّفه على الحركة؛ فالأمور الغير الزمانية هي ما لاتكون حركة و لا متحرّكاً و لا متوقّفاً في شيءٍ من الحدوث و البقاء على وجود الحركة أصلاً و ما دونها ينسب إلى الزمان أو طرفه بالفيثية؛ إنّ هذا لهو قسطاس زنة الحكمة؛ فلا عليك لو اتّخذته ميزاناً.

### مشكاة فيها مصباح

إِنِّي إِذِن كَدَتُ أَشَهِدَ أَنَّكَ تَحَدَّسَتَ وَ تَعَرَّفَتَ أَنَّهَ إِذَا انتسب مَتَغَيِّر إلى متغيّر بالتطابق

على أن يصلع أحدهما لأن تنفرض فيه أجزاء بإزاء ما ينفرض في الآخر؛ فينطبق كلّ ما انفرض فيه على ما بإزائه في الآخرا حصل هناك كونٌ متصفّ بالامتداد؛ فإن كان المنسوب إليه من المنطبقين بحيث لا يكون في طباعه قبول الانتسام أصلاً اتصف ذلك الكون باللاامتداد و يعبّر عن تلك النسبة في الصورتين بالفيئية؛ فالمنتسب إلى الزمان بالفيئية له كونٌ معتدٌّ و إلى الآن بها له كونٌ غير معتدٍّ؛ و أمّا النسبة إليهما بإضافة المعيّة في التحقّق لا على سبيل الانطباق؛ فهى كونٌ دهريًّ لا يتصور فيه امتدادٌ و استمرارٌ أصلاً و لا مقابلاهما. نعم المنسوب إليه هو ما كونه معتدّ و ما كونه غير معتدّ. [٢٠٣]

قال الشيخ الرئيس في رسالة الحدود: «الدهر معنى معقول من إضافة <sup>٣</sup>الثبات إلى النفس في الزمان كلّه.» [۲۰۴]

ثم إن نسبة ما هو ثابت الذات إلى ما هو غير متغيّر الذات بإضافة المعيّة في التحقّق هي كون سرمدي يتقدّس عن الامتداد و مقابله في نفس الكون و في المنتسبين جميعاً. فالدهر نوع من أوعية الكون يحيط بالزمان كلّه؛ فهو وعاء الزمان؛ إذ معيّة الثابت و شيء من أبعاض الزمان و إن كان معنى غير النسبة إلى الزمان بالفيئية إلاّ أنّ الكون الذي بحسبها لايسمّى دهراً؛ و السرمد نوع آخر أرفع من الدهر أيضاً (٢٠٥) و محيط به.

و الحكماء المحصّلون عبّروا عن هذه المعاني بقولهم: نسبة المتغيّر إلى المتغيّر زمان و نسبة الثابت إلى المتغيّر دهر و نسبة الثابت إلى الثابت سـرمد؛ و يـعمّها الدوام المطلق؛ و الدهر وعاء الزمان.

## تزييفُ وهم و إزالةُ شكٍّ

عساك تكون ممّن لن يستمع إلى مُثير فتنة التشكيك، الإمام الفاضل، فخرالديسن الرازي، حيث يقول في المحصّل راداً على الفلاسفة: «إنّ اهذا التهويل خالٍ عن التحصيل؛ لأنّ المفهوم مِن «كان» و «يكون» لو كان أمراً موجوداً في الأعيان لكان إمّا أن يكون قارّ الذات؛ فيلزم أن لا يوجد في المتغيّرات؛ و إن كان أغير قارّ الذات استحال وجوده في الثوابت.»

و هذا التقسيم لايندفع بالعبارات ". أو لم يكفك قول خاتم الحكماء، المحقق نصيرالدين الطوسي في نفده: «إنّه لا شكّ في أنّ وقوع الحركة مع الزمان ليس كوقوع العارة الذات الثابت الوجود مع الزمان و ليس كوقوع القارّ الذات الباقي مع القارّ الذات الباقي كالسماء مع الأرض؛ و ذلك الفرق معقول محصّل سواء كان تهويلاً أو غير تهويل و ليس معيّة المتغيّر و الثابت مستحيلاً. فإنّا نقول: «نوح عاش ألف سنة» فانطبق مدّة بقائه على ألف دورة من الشمس.» [7٠٠]

و إذا تقرّر اختلاف المعاني فللمصطلحين أن يعبّروا عن كلّ معنى بعبارةٍ يرون انّها مناسبة لذلك المعنى و لايعنون بالتحصيل هناك غيير دلالة العبارات عـلى المعانى؛ فو النفوس الصافّة بمشهد الحقّ صفّاً أنّه لقولٌ منفّع محقّق.

و بالجملة: هذه المعيّة متحقّقة على أنّها ليست معيّة شيئين يـقعان فــي زمــان واحد؛ و هذا معنى محصّل: فإن كان أحد المعَين الذاتَ الثابتةَ و الآخر الزمان كلّه سمّى ذلك المعنى دهراً.

و هذه المعاني و إن كانت جليّةً على ذوي الحدس فربّما تكون مخبوّة تحت الاختفاء عن أنظار القاصرين ً و نعمًا العبارة ما قيلت: إنّ نور الحقّ كـلّما كـان

۱. س: أي. ٢. س: المتغيّرات و انَّ. ٣. س: العبارات. ٢. س: العاصرين.

أشرق و أجلىٰ فهو للعقول الرَمَدة أضعف و أعشىٰ.

## بسط و إحكامُ

أ ليستُ هذه المسالك وراء مألوفات الأوهام؟ فلا علينا لو بسطنا الكلام بنمطٍ من القول يورد فيه شيء من عباراتهم؛ فلعلّ في ذلك ضرباً من الإعانة على ما نحن بسبيله.

قال الشيخ الرئيس في طبيعيات الشفاء: «و الشيء الموجود مع الزمان و ليس في الزمان؛ فوجوده مع استمرار الزمان كلّه هو الدهر و كلّ استمرار وجود واحد فهو في الدهر؛ و أعني بالاستمرار وجوده بعينه كما هو مع كلّ وقت بعد وقت على الاتصال؛ فكأن الدهر هو قياس ثبات إلى غير ثبات؛ و نسبة هذه المعيّة إلى الدهر كنسبة تلك الفيئية إلى الزمان و نسبة الأمور الثابتة بعضها إلى بعض؛ و المعيّة التي لها من هذه الجهة هي معنى فوق الدهر؛ و يشبه أن يكون آ أحق ما سمي به السرمد و كلّ استمرار وجود بمعنى سلب التغيّر مطلقاً من غير قياس إلى وقت فوق الدره، و المعرة فهو السرمد، الرحم؟

و قال في موضع آخر من الشفاه: «معنى قولنا: «الجسم في زمان» أنّه في الحركة و الحركة و الرمان و أمّا غير المتغيّر \_ أعني ما يكون قارّ الذات \_ فإنّما ينسب إلى الزمان بالحصول معه لا بالحصول فيه: إذ ليس له جزء يطابق المتقدّم من الزمان و جزء يطابق المتأخّر منه؛ و هذا كما أنّ نسبة استمرار غير المتغيّر و ثباته إلى استمرار غير المتغيّر كالسماء إلى الأرض يكون بالحصول معه من غير تصوّر الحصول فيه.»

ثمّ قال: «و غير الحركة أو المتحرّك إنّما ينسب إلى الزمان بالحصول معه لا فيه؛ ( و هذه المعيّة إن كانت بقياس ثابت إلى غير ثابت فهو الدهر و إن كانت بقياس ثابت إلى غير ثابت فهو الدهر و إن كانت بقياس ثابت إلى ثابت فهو السرمد؛ و هذا الكون \_أعني كون الثابت مع غير الثابت و الثابت مع الثابت \_ بإزاء كون الزمانيات في الزمان؛ فتلك المعيّة كانّها متى للأمور الثابتة و لايتوهم في الدهر و لا في السرمد استداد و إلّا لكان مقداراً للحركة.

ثمّ الزمان كمعلولٍ للدهر و الدهر كمعلولٍ للسرمد: فإنّه لولا دوام نسبة علل الأجسام إلى مباديها ما وجدت الأجسام فضلاً عن حركاتها و لولا دوام نسسبة الزمان إلى مبدأ الزمان لم يتحقّق الزمان» انتهىٰ بألفاظه.

و في قوله: «كانّها متىٰ للأمور الثابتة» إشارة إلى ما حقّقناه من التحاشي عن إثبات متىٰ لما لايدخل في الزمان.

و قال أيضاً: «إنّ اعتبار أحوال المتغيّرات مع المتغيّرات هو الزمان و اعـتبار أحوال الأشياء الثابتة مع المتغيّرة هو الدهر و مع الأشياء الثابتة هـو السـرمد؛ و الدهر في ذاته من السرمد و هو بالقياس إلى الزمان دهر؛ يعنى أنّ الدهر في نفسه شيء ثابت إلّا أنّه إذا نسب إلى الزمان الذي هو متغيّر في ذاته سمّي دهراً.»

و قال في كتاب عبون الحكمة ٢: «ذوات الأشياء الثابتة ٣ و ذوات الأشياء الغير الثابتة من جهة و الثابتة من جهة إذا أخذت من جهة ثباتها له تكن في الزمان، بل مع الزمان؛ و نسبة ما مع الزمان و ليس في الزمان هو الدهر؛ و نسبة ما ليس في الزمان إلى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان الأولى أن يستى بالسرمد و الدهر في ذاته من السرمد و بالقياس إلى الزمان دهر.» [٢٠٨]

و قال في كتاب التعليقات: «العقل يدرك ثلاثة أكوان:

أحدها: الكون في الزمان: و هو متى الأشياء المتغيّرة التي يكون لها مـبدأ و منتهئ: و يكون مبدأه غير منتهاه، بل يكون متقضّياً ' و يكون دائماً في السيلان و في تقضّى حالٍ و تجدّد حالٍ.

و الثاني: كون مع الزمان؛ و يستى الدهر؛ و هذا الكون محيط بالزمان و هو كون الفلك مع الزمان؛ و الزمان في ذلك الكون؛ لأنّه ينشأ من حركة الفلك؛ و هو نسبة الثابت إلى المتغيّر إلاّ أنّ الوهم لا يمكنه إدراكه؛ لانّه رأى كلّ شيء في زمان و رأى كلّ شيء كلّ شيء يدخله كان و يكون و الماضي و الحاضر و المستقبل و رأى لكلّ شيء متى إمّا ماضياً أو حاضراً أو مستقبلاً.

و التالث: كون الثابت مع التابت؛ و يسمّى السرمد؛ و هو محيط بالدهر.» [٢٠٩] و قال: «الشيء الزماني يكون له أوّل و آخر؛ و يكون أوّله غير آخره.» [٢٠٩] و قال: «الوهم يثبت لكلّ شيءٍ متى؛ و محال أن يكون للزمان نفسه مـتى؛ و الفلك لايتغيّر في ذاته والحركة حالة طارية عليه.» و «أنّ [٢١١]ما يكون في الشيء يكون محاطاً بذلك الشيء؛ فهو متغيّر بتغيّر ذلك الشيء؛ فالشيء الذي يكون في الزمان و يتغيّر بتغيّر الزمان و يلحقه جميع أعراض الزمان و يستغيّر عليه أوقـاته؛ فيكون هذا الوقت الذي يكون مبلاً مبدأ كونه أو مبدأ فعله غير ذلك الوقت الذي يكون آخره؛ لأنّ زمانه يفوت و يلحق و ما يكون مع الشيء فلايتغيّر بتغيّره و لايتناوله أعراضه.» [٢١٧]

ثمّ قال: «الدهر وعاء الزمان؛ لأنّه محاط به.»

و قال في طبيعيات النجاة: «ليس كلّ ما وجد مع الزمان فهو فيه؛ فإنّا موجودون

١. س: مقتضياً.

مع البُرّة الواحدة و لسنا فيها» و عدّ ما يصحّ أن ينسب إلى الزمان بالفيئية. ثمّ قال: «فما هو خارج عن هذه الجملة فليس في زمان، بل إذا قوبل توهمه امم الزمان و اعتبراً له ثبات مطابق لثبات الزمان و ما فيه السميت تلك الإضافة و ذلك الاعتبار دهراً له: فيكون الدهر محيطاً بالزمان.» [٢١٣]

و قال في رسالته المسمّاة الكلمة الإلهبة و هي في صورة خطبة <sup>۵</sup> محتوية على معظمات المعارف الإلهية: «الزمان عنه في الأفق الأقصىٰ و ناحية الجوهر الأدنيٰ عند اشتمال الحركة على متقدّم و متأخّر و وجود الجسم في تبدّل و تغيّر؛ و الدهر وعاء زمانه و يفيض عنه وجود جواهر روحانية لا مكانية و لا زمانية.»

و قال بهمنيار في تحصيله: «و هذه المعيّة إن كانت بقياس ثبات إلى غير ثبات فهو الدهر؛ و هو محيط بالزمان؛ و إن كانت بنسبة الثابت إلى الثابت فـأحقّ مـا يسمّى به ع السرمد، بل هذا الكون \_أعنى كون الثابت مع غير الثابت و الثابت مع الثابت ـ بإزاء كون الزمانيات في الزمان؛ فتلك المعيَّة كأنَّها متى الأُمور الثابتة و كون الأُمور في الزمان متاها؛ فليس للدهر و لا للسرمد امتداد لا في الوهم و لا في الأعيان و إلّاكان مقدار الحركة» [٢١۴] انتهيٰ بعبارته.

و قال خاتم الحكماء في شرح الإشارات: «إنَّ الاصطلاح كما وقع على إطلاق الزمان على النسبة [٢١٥] التي تكون لبعض المتغيّرات إلى بعض في امتداد الوجود؛ فقد وقع على إطلاق الدهر على النسبة التي تكون للمتغيّرات إلى الاُمور الثابتة و السرمد على النسبة التي تكون للأمور الثابتة بعضها إلى بعض» [٢١٤] فهذه ألفاظه. و لقد رمز بأنيق أسلوب الكلام إلى كشف أسرار السقام و أنَّسها لمسن لطائف

٣. س: ثابت. ٢. النجاة: 4 به فكان. ١. التجاة: \_ توهمه. ۴. النحاة: + ١٠

ع س، ش، ن: ـ به. ۵ س نے خطبہ

الخفيّات؛ فلاتكوننّ من الذين هم لايشعرون.

## ظنّ و استنکار

مِن الناس مَن نزّل نفسه منزلة المفسّرين لأقوالهم؛ فنظر إلى ما في شرح الإشارات و لميطق الفلطة و لم يذق الحكمة و لم ينل اللبّ من قشور العبارات و تسخيّل أنّـه توغّل؛ فقال في كشف المقال: «نسبة المتغيّرات بعضها إلى بعض بالتقدّم و التأخّر زمان و دوام صدور المتغيّرات عن الأمور الثابتة دهر و دوام ثابت بدوام ثـابت قبله بالذات سرمد.»

و كأنّ تحصيل المطلب سبيله تحقيق ما حقّقناه و تفصيل ما أجملناه طِباق ما لوّس إليه صاحب الإشراف بقوله في كتاب التلويحات: «و كما أنّ الشيء في المدد إمّا مبدأه كالواحد أو أقسامه كالزوج و الفرد أو معدوده؛ ففي الزمان ما يوجد كالمبدأ و هو الآن و أجزاؤه من الشهور و الأيّام و ما يعدّه الزمان و يقدّره كالحركات؛ و الجسم من حيث هو جسم ليس في الزمان، بل لأنّه في الحركة و هي في الزمان؛ و الأشياء الغير المتفيّرة أصلاً كالعقليات و التي تتغيّر و تثبت من جهة كالأجسام هي مع الزمان لا فيه؛ و نسبة ما مع الزمان إليه في الثبات هو الدهر؛ و نسبة بعضه إلى بعضه اطلح عليه بالسرمد.»

## أوهام و تزييفات

ظنّت طائفة من قدماء الفلاسفة أنّ الدهر ليس حـقيقته إلّا الزمــان المــجرّد مــن الحركة. قالوا بناءً على ما توهّمته أوهامهم من ً أنّ الزمــان جــوهر أزلي و هـــو واجب الوجود: «إنّه لمّا كان كذلك استحال أن يتعلّق وجوده بالحركة؛ فجايز أن يوجد الزمان و إن لم توجد الحركة فيقدّر يوجد الزمان و إن لم توجد الحركة فيقدّر الحركة و تارةً يوجد مجرّداً فحينئذٍ يسمّى دهراً؛ و كأنّك بتذكار ما أسلفناه لك تذعن أنّ هذه خيالات فاسدة و تخييلات مضلّة.

و منهم من يقول: «إنّ الدهر مدّة السكون أو زمان غير معدود ٢ بـحركةٍ» و يفسده أنّه لايعقل مدّة و لازمان ليس في ذاته قبل و لا بعد قبليةً و بعديةً زمانيتين؛ و إذا كان فيه قبل و بعد وجب تجدّدُ حالٍ على ما سلف؛ فلم يخل من حسركة؛ و السكون يوجد فيه التقدّم و التأخّر على نحو ما أورد سالفاً.

و القيصري يتخيّل أنّ الدهر ليس إلّا مقدار الزمان بجملته؛ أي بماضيه و مستقبله جميعاً بحيث لا فاصل بينهما؛ وكون هذا المقدار دائمياً غير منقطع الأوّل و الآخر هو السرمد؛ [٢١٧] فنحن قدأوضحنا ما يكشف عن وهنه و يمحدّث بسخافته.

#### ذكر و إفادة

أما كان قد تحقق لديك ممّا سلف أنّ القبلية و البعدية الزمانيتَين لابـدّ أن تكونا بحسب الزمان و انفصاله الوهمي أمّا في أجزاء الزمان فبحسب الزمان الذي هو نفس القبل و البعد و أمّا في غيرها فبحسب الزمان المحيط بالقبل و البعد؟!

فاعتبِر الأمرَ إذن في المعيّة الزمانية أيضاً على تلك السياقة؛ فإنّ معيّة الحركة و الزمان هي متى الحركة؛ أي كون الحركة في زمان؛ و معيّة شيئين زمانيين هي أنّ متى أحدهما عين متى الآخر؛ أي كونهما في زمان واحد؛ فالمعيّة الأولىٰ ليست بحسب زمان خارج عن المعَين بخلاف الثانية؛ فلايلزم من كون الحركة في زمان كونُ الحركة و الزمان في زمان.

## إيقاد [٢١٨] و إنارة

ألستَ تفطّنتَ بما تُلى عليك أنّ معيّة الأمور الغير الزمانية كالمفارقات ليست بحسب الزمان، بل إنّما هي بحسب الدهر أو السرمد؟! فما به المعيّة هناك ليس إلا نفس التحقّق الدهري أو السرمدي من غير أن يكون للزمان إلى ذلك الحريم سبيل أصلاً؛ فكيف و لاتر تبط تلك الأمور بشيءٍ من الزمان و أجزائه بوجهٍ من الوجوه؛ و فيضانها عن مُبدِعها إنّما يكون بأن يخرجها إلى الأيس من الليس المطلق؛ و لايمقل أن يتعلّق ذلك أو يختصّ بزمانٍ أو آنٍ؛ و هذه الإضافة ضرب من التأثير مستى عند الحكماء بالإبداع و هو أعلى ضربَى التأثير عندهم و ستعرف ذلك في ما بعد، إن شاء الله تعالى.

فتلك المعيّة ليست معيّة زمانية ، بل هي قسم الخسر وراء الأقسام الخسسة المشهورة للمعيّة؛ و هي في المفارقات بإزاء المعيّة الزمانية في الزمانيات؛ فإذن هي قسم سادس للمعيّة وأنّ أحقّ ما تستى به المعيّة الدهرية و السرمدية.

ثمّ إنّ قاطبة الحكماء و جمهور المتهرّسين بالقِدّم من محصّليهم لم يذهلوا عن هذه المعيّة و عدّها من أقسام المعيّة المطلقة على أنّها معنى آخر خارج عن تلك الخمسة. فمنهم من جعلها قسماً سادساً؛ و منهم من جعل أحد الأقسام الخمسة معنى هو القدر المشترك بين المعيّة الزمانية و المعيّة الدهرية و السرمدية؛ و ذلك المعنى هو مطلق الاجتماع في التحقّق أعمّ من أن يكون بحسب الزمان أو الدهر

۲. س، ش: معنی،

أو السرمد.

قالوا: العلّة التامّة و المعلول إمّا أن يكون كِلاهما زمانيين أو كِلاهما غير زمانيين أو أحدهما زمانيا و لا محالة يكون الغير الزماني هو زمانيين أو أحدهما زمانيا و الآخر غير زماني؛ و لا محالة يكون الغير الزماني هو العلّة دون المعلول؛ فقسّموا معيّةهما بحسب هذه الأقسام إلى الزمانية و الدهرية و السرمدية؛ و جعلوا معيّة الواجب الوجود - تعالى -بالنسبة إلى معلولاته المجرّدة بالنسبة إلى الزمان و الزمانيات سرمدية و دهرية؛ و حكموا بامتناع اتسافه - تعالى -بالمعيّة الزمانية أصلاً، بل قد نزّهوه - تعالى -عن التقدّم الزماني أيضاً؛ لأنّه ليس زمانياً، بل هو محيط بالزمان؛ و المتقدّم على الشيء تقدّماً زمانياً لا يكون إلاً من الزمانيات.

قال الشيخ الرئيس في كتاب التعليقات: «نسبة الأوّل ـ تعالى ـ إلى العقل الفقال أو إلى الفلك نسبة غير متقدّرة زمانية، بل نسبة الأبديات (٢١٩)؛ و نسبة الأبديات إلى الأبديات تسمّى السرمد و الدهر؛ و الزمان يدخل فيه ما هو متغيّر؛ و نسبة الأبديات إلى الزمان هو الدهر؛ فإنّ الزمان متغيّر و الأبديات غير متغيّرة،» (٢٧٠)

و قال فيه أيضاً: «إمّا أن يكون الشيئان معاً في الوجود أو في الزمان أو في شيء ثالث ينسبان إليه؛ و العلّة و المعلول هما معاً وهما متلازمان؛ و لا يجوز أن يكونا معاً في الوجود؛ لأنّ العلّة أقدم من المعلول [٣٢١] و لا في الزمان إن كانا غير زمانيين» [٣٢٢] انتهى: و مراده أنّ معيّنهما ليس في مرتبة الوجود، بل في الوجود باعتبار الدهر أو السرمد.

قال في إلهيات الشفاء: «إنَّه إذا صار \_أي الشيء الذي هو العلَّة \_بحيث يصلح

أن يصدر عنه المعلول من غير نقصان شرط باقٍ وجب عنه وجودُ المعلول؛ فإذن وجود كلّ معلولٍ واجبٌ مع وجود علّته و وجود علّته واجب عنه وجودُ المعلول و هما معاً في التماس أو الدهر أو غير ذلك ولكن ليسا معاً في التماس إلى حصول الوجود؛ و ذلك لأنّ وجود ذلك لم يحصل من وجود اهذا؛ فذلك له حصولُ وجودٍ ليس من حصولِ وجودٍ هذا و لهذا حصولُ وجودٍ و هو من حصولِ وجودٍ ذلك؛ فذلك أقدم بالقياس إلى حصول الوجود» [٢٢٣]

و قال بهمنيار في التحصيل: «و هما \_أي العلّة و المعلول \_معاً في الزمان أو الدهر لا في حصول الوجود» [٢٢٥] و انّ كتب أساطين الحكمة بنظائر ذلك لمشحونة؛ ففي شرح حكمة الإشراق قول بهذه العبارة: «و قد يكونان \_أي العلّة و المعلول \_في الزمان معاً و ذلك إذا كانا زمانيين و لذلك قال \_يعنى مصنّف حكمة الإشراق \_: «و قد يكونان كذلك» لأنّهما قد لا يكونان كذلك كما في المجرّدات و كيف ما كان لا يتخلّف وجود المعلول عن وجود العلّة التامّة زمانيين كانا أو لا؛ و منه يعلم أنّ [۲۲۶] تقدّمها عليه ليس زمانياً» [۲۲۷] انتهت بألفاظها و فيه عند عد أقسام المعيّة و كذلك المعلول على خمسة أقسام أمّا بالزمان فظاهر كالعلّة مع المعلول و ذلك في غير المفارقات لأنّها غير زمانية.

و في شرح التلويحات بعد ذكر أنواع التقدّم: «و بما علم من حال المتقدّم يعلم حال المتقدّم يعلم حال المتأدّم المتال المتأخّر و المعيّة إلاّ أنّ المفارق بالكلّية لايصدق عليه المعيّة الزمانية لكونه ليس زمانياً؛ و الجسمان لا يصحّ بينهما المعيّة المكانية من جميع الوجوه لاستحالة اجتماعهما في مكان واحد» نجزت عبارته.

و الذي يشبه أن يكون أحرى و أحقّ هو أن تجعل المعيّة ستّة أقسام و القسم

۱. س، ش، ن: ـ وجود.

السادس قدراً مشتركاً بين المعيّة الدهرية و السرمدية؛ لأنّ ما به المعيّة فيهما \_ أعني الدهر و السرمد \_متشاركان في عدم الاتصاف بالامتداد و مقابله، كما أنّهم جعلوا السبق بالذات قدراً مشتركاً بين السبق بالطبع و السبق بالعلّية؛ لأنّ ما بـــه السبق فيهما هو الوجود إمّا باعتبار نفسه أو باعتبار كيفيته؛ أعنى الوجوب.

و كأنّ الكلام قد بلغ نصاب الحقّ و مبلغ الكفاية؛ فإنّ بما دونه يــتبصّر ســليمُ الفطنة و بما فوق الفوق لايهتدى سقيمُ الفطرة؛ «فَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِمَنا خُلِقَ لَهُ» [۲۷۸].

#### تفسير

كانّك إذن بما تحقّق لديك استشعرتَ سرّ أقولَ سيّدنا و مولانا أميرالمؤمنين، علميّ بن أبيطالب ٢ ـ عليه أزكى الصلوة و أوفى التحيّة \_ في خطبةٍ يصف بها تــوحيد الباري ــ تمالى شأنه ــو يمجّد بها جلاله و عزّه: «مع كلّ شيء لا بمقارنةٍ و غير كلّ شيء لا بمزايلةٍ.» [٢٢٩]

## مُحاجَةُ برهانيةُ فيها مُحجَةُ شعشعانيةُ

يا ليتك كنتَ ذا لسانٍ طَلِقٍ عقلانيّ غير جسمانيّ؛ فتقول لزمرة المتهوَّسين بالقِدَم: يا قوم! أليست المعيّة في المعاني المختلفة جارية مجرى التقدّم و التأخّر؛ فكـلّ إثنين من هذه الثلاثة بمعنى من تلك المعاني مقابلان للثالث بذلك المعنى؛ فإذا تحقّق في المعيّة معنى آلايتخلف بحسبه وجود أحد المقين عن وجود الآخر من دون مدخلية للزمان فيه أصلاً، بل على أن يكون ما به المعيّة أمراً آخر غير المقدار المتقضّي المتجدّد أو طرفه؛ أما يلزم بإزاء ذلك معنى في التقدّم و التأخّر أيضاً به

۳. س: ـ معنی.

۱. س، ن: دستر. ۲۰ س، ن: دستر.

يتخلُّف المتأخِّر عن المتقدّم من دون أن يدخل الزمان في ما به التخلُّف، بل على أن يكون ما به التقدُّم و التأخُّر شيئاً آخر غير مقدار الزمان أو طرفه يـعبّر عــنه بالدهر أو السرمد؟! [٢٣٠]

فلِمَ تخادعون الحكمة و تخدعون العقل و تعادون الحقّ و تتعدّون عن السبيل و أنتم تشعرون؟! فهذا النحو من التقدّم معنى مىعقول ســواء تــحقّق فــي مــادّة أو لم يتحقَّق؛ فذلك أمرٌ يتبيَّن بضرب آخر من النظر يبيِّن أنَّ بعض المعلولات أخرج من العدم الصرف الذي لايتصوّر فيه الامتداد و لا مقابله إلى الوجود ' الذي هو أيضاً 'كذلك من غير أن يرتبط بزمانِ أو آنِ؛ فلايسوغ لكم إلَّا الاعتراف بأنَّ هذا السبق أمرٌ محصّلٌ عند العقل.

نعم لوادّعيتم أنّه يمتنع أن يتّصف به شيء أصلاً لسمع منكم لو استطعتم إلى الإتيان بساطع البرهان سبيلاً؛ و هذا كما أنّ المعيّة المكانية عندكم معنى معقول بإزاء التقدّم المكاني. ثمّ البرهان يحقّق أنّه ليس لها معروض أصلاً لامتناع وقوع جسم في مكان جسم إلَّا على التعاقب؛ فهلَّا اعترفتم بمثل ذلك همناك أيضاً؟! ولكن ﴿مَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُور﴾ [٣٣١].

### تذکر 3 و هدامهٔ<sup>۳</sup>

كأنَّه قد قرع سمعك ما ذهبت الفلاسفة إليه من أنَّ ترتَّب أجزاء الزمان و تعاقبها إنّما يكون بالقياس إلى ما يقع وجوده<sup>٥</sup> تحت الكون و في حيطة الزمان؛ و أمّا ما يتعالى عن أفق الزمان و يرتفع عن محتدّ الزمانيات كالواجب الوجود ــ تعالى ــ فإنّ وجوده ليس مشمولاً للزمان و لا هو مقارن للزمانيات مقارنةً زمانيةً. بل هو

٣. س: هذابة.

٢. ن: \_ أيضاً.

١. ش: الوجود.

۵. ش: وجود.

۴. س، ش، ن: ـ من.

وجود صرف سرمدي محيط بالامتداد و الاستمرار و الزمان و الزمانيات؛ فالأُمور التدريجية لا تعاقب لها بالنسبة إليه الصلاّ، بل إنّما تحضر عنده دفعةً غير متخلُّف آخرها عن أوَّلها ٢ في الحضور عنده.

و بالجملة: أنَّ علَّة الزمان و الأكوان الزمانية لاتكون تحت الكون و الزمان، بل يكون كوناً بنوع آخر أعلى وأرفع محيطاً بالزمان مع ما فيه من سلسلة الزمانيات. بل بجميع الأشيَّاء من أوَّلها إلى آخرها ضرباً مَّا من الإحاطة أعلىٰ و أشدُّ من التي لمحيط الدايرة بالنسبة إلى سطحها أو مركزها أشدّيةً غيرَ متناهية المراتب<sup>م</sup>؛ فتلك الأشياء من مبدأها كنحو الظلِّ من ذي الظلِّ، بل هو أرفع من ذلك كلُّه. فكم بين الإحاطة الوهمية الزمانية أو الحسية المكانية وبين الإحاطة النورية العقلية السر مدية.

فإذن الأوّل \_ تعالى \_ كما لا يقرب منه مكان بالنسبة إلى مكان، بل الأمكنة و المكانيات متساوية الأقدام جميعاً بالنسبة إليه فكذلك لايقرب منه زمان بالنسبة إلى زمان<sup>y</sup>؛ فليس هناك ماض أو مستقبل أو حال، بل هو محيط بـالكلّ دفـعةً واحدةً؛ و من ذلك يُعلم الأمر في المراتب العالية عـلى الزمــان مــن الجــواهــر المفارقة.

## زيادةُ هدايةٍ^

فالامتداد الزماني المتّصل الذي هو سنخ التغيّر و عنصر التقضّى و التجدّد و فلك المتغيّرات و عرش الزمانيات يحضر بما يحتفّ هو به من الحوادث الكونية عند

> ٣. س: أخوه. ١. ش: فانَّ الأمور، ۲. ش: \_إليه. ع. سي، ن: 4 ان.

۵. س، ش: المرات. ۴. س: + لا.

٨. ش: هداية زيادة. ٧. س، ن: الزمان. مُبدِع الكلّ أزلاً و أبداً. أ ليس حضور الشيء عنده هو بعينه علمه بذلك الشيء و عقله للأشياء هو فيضانها عنه معقولة؟!

فإذن هو يعلم جملة الزمانيات كلاً منها في وقته علماً غير زماني و يشاهد ما بينها امن الأزمنة؛ فلايفوته شيء و لايعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض و لا في السماء [٢٣٧] و لا أصغر من ذلك و لا أكبر؛ و هو بكلّ شيء محيط. [٢٣٧] في السماء الحكماء مشّاؤوهم و رواقيّوهم. قال المعلّم الأوّل، أرسطوطاليس ، في كتاب اثولوجيا؛ «إنّ كلّ علم كاننٍ في العالم الأعلى الواقع تحت الدهر لا يكون بزمانٍ؛ لأنّ الأشياء التي في ذلك العالم كوّنت بغير زمان الإثانة عن الأوّل لا معاً و لا دفعة واحدة بلا زمانٍ، بل شيئاً بعد شيء لم تكن فائضة عن الأوّل لا معاً و لا دفعة واحدة بلا زمانٍ، بل شيئاً بعد شيء لم تكن معقولة بالحقيقة، بل كانت مادّية؛ إذ كانت تكون بعد ما لم تكن و لو كانت حادثة؛ و لو كان هو لا يدركها بالفعل معاً، بل شيئاً بعد شيء لكان فيه أيضاً قوّة تقبل الأشياء بعد ما لم تقبلها و كان مادّياً، ا [٢٣٩]

### تشبيه و تعثيل

أ لستَ إذا أخذتَ خيطاً تختلف أجزاؤه لوناً؛ فأمررته في محاذات ما تضيق حدقته عن الإحاطة بتلك الجملة دفعةً كذرّةٍ أو غيرها وجدتَ ما هي متساوية الحضور لديك لقوّة إحاطتك متعاقبةً في الحضور لديها لضيق حدقتها؟ فاعتبر الأمرَ في الامتداد الزماني بما فيه من الحوادث السرتبطة بالأزمنة أو الآنات المنتزعة عنه و اختلاف حضورها بالقياس إلى الزمانيات و إلى ما هو خارج عنها

۱. س: بينهما.

## تعاقباً و معيّةً.

قال في أثولوجيا: «البصر إذا رأيٰ شجرةً رآها ' من أصلها إلى فـرعها دفـعةً واحدةً يعلم أصلها قبل أن يعلم فرعها بنوع ترتيبِ و شرح لا بنوع زمـــانِ؛ لأنَّ ٢ البصر إنّما رأى أصل الشجرة و فرعها و ما بينهما دفعةً واحدّةً؛ فالبصر يعرف أوّل الشجرة و آخرها بالترتيب لا بالزمان، على ما قلنا؛ فإن كان البصر يعلم ذلك فبالحريّ أن يكون العقل يعلم أوّل الشيء و آخره بالترتيب لا بالزمان؛ و الشيء الذي يعلم أوّله و آخره بالترتيب لا بالزمان " يعرف كله دفعةً واحدةً معاً.» [٢٣٤] و ذكر فيه أيضاً: «إنّ الإنسان الحسّى إنّما هو صنم للإنسان العقلي و ظلّ له؛ و الإنسان العقلي روحاني و جميع أعضائه روحانية ليس موضع العين غير موضع

فهذه أمور شبّه بها المرام تارةً و تضرب بها له الأمثال أخرى ٤؛ فانتقِل من ذلك إلى اعتبار الأمر في العالم العقلي و تفطّن أنّ الأزل عند مبدأ الأوّل لايقع حيث لايقع الأبد، بل هما و موقعاهما هناك واحد و مع ذلك فإنّه يشاهد ما بينهما من الامتداد؛ و نعم القول فيه ما في إلهبات الشفاء من ٥ أنّ هذا من العجائب التي يحوج تصوّرها إلى لطف قريحة.

اليد و لا مواضع الأعضاء كلُّها مختلفة لكنُّها كلُّها في موضع واحد.» [٣٣٧]

## كشف وشرخ

كأنَّه استبان بما ذكر أنَّ الحكماء إنَّما ينفون عن المبدأ الأوَّل \_ تعالى \_نحوَ العلم \_ أعنى ً العلم الزماني ــ لاشيئاً من المعلومات، كما أنّهم في تحقيق علمه ــ تعالى ــ

٢. ن: لابنوع زمانٍ على ما قلنا فإن كان. ۱. ش: رای.

۴. ن: \_ أخرى.

٣. ن: - لا بالزمان.

ج. ش: ـ العلم أعني.

۵. س، ش، ن: ـ من.

بالجزئيات إنّما ينفون عنه انحو العلم الإحساسي أو التخيّلي لا انكشاف شيء من الجزئيات للقدحقّ القول فيه عناتم الحكماء نصيرالدين الطوسي الله حيث قال في أجوبة الأسؤلة القونوية كاشفاً عن مـقالتهم: «أمّــا نــفى تأشير الحــقّ فــى الموجودات و نفي تعلُّقه بالجزئيات فممّا أحال عليهم مَن لم يفهم كلامهم وكيف ينفون تأثيره في الموجودات بعد أن جعلوه مبدأ الكـلِّ؟! وكـيف يـنفون تـعلُّقه بالجزئياتº و هي صادرة عنه و هو عاقل لذاته عندهم و مذهبهم أنَّ العلم بالعلَّة يوجب العلمَ بالمعلول؟! بل لمّا نفوا عنه الكونَ في المكان جعلوا نسبةَ جميع الأماكن إليه نسبةً واحدةً متساويةً و لمّا نفوا عنه الكون في الزمان جعلوا نســبةَ جميع الأزمنة ماضيها و مستقبلها و حالها إليه نسبةً ع واحدةً؛ فقالوا: كما أنّ العالِم بالأمكنة إذا لم يكن مكانياً يكون عالِماً بأنَّ زيداً في أيّ جهةٍ من جهات عمرو و كيف يكون الإشارة إليه وكم ببنهما من المسافة وكذلك في جميع ذرّات العالَم و لا يجعل نسبة شيء منها إلى نفسه لكونه غير مكانى؛ كـذلك العـالِم بـالأزمنة إذا لم يكن زمانياً يكون عالِماً بأنّ زيداً في أيّ زمانٍ يولد و عمرواً في أيّ زمانٍ وكم يكون بينهما من المدّة وكذلك في جميع الحوادث المرتبطة بالأزمنة و لايسجعل نسبة شيء منها إلى زمان يكون حاضراً له<sup>٧</sup>؛ فلايقول: «هذا مضىّ» و «هـذا سـا حصل بعد» و «هذا موجود الآن» بل يكون جميع ما في الأزمنة حـاضراً عـنده متساوى النسبة إليه مع علمه بنسب البعض إلى البعض و تبقدم البعض عبلي البعض.»

و إذ تقرّر هذا عندهم و حكموا به و لم يسمع هذا الحكم أوهام المتوغّلين في

٧. ن: . من الجزئيات. ١. ش: + تعالى؛ ن: -عنه.

٦. ن: ـ فيه. ۴. س، ن: ـ قدّس سرّه. ٥. ن: تعقّله الحزثات. ع. سر: حالها إليها.

٧. ن: ـ له.

المكان و الزمان حكم بعضهم بكونه مكانياً و يشيرون إلى مكانٍ يـختصّ بــه و بعضهم بكونه زمانياً و يقولون: «إنّ هذا فاته» و «إنّ ذلك ما يحصل اله بــعد» و ينسبون مَن ينفى ذلك عنه إلى القول بنفي العلم بالجزئيات الزمانية و ليس كذلك.

### تقرير و بسط

قال أرسطوطاليس في الولوجيا [٢٣٨]: «إنّ كلّ أفعل فعله الباري الأوّل عزّ وجلّ وهو تامّ كامل؛ لأنّه علّة ثابتة ليس من ورائها علّة أخرى؛ و لاينبغي لمتوهّم آن يتوهّم فعل من أفاعيله ناقصاً؛ لأنّ ذلك لايليق بالفواعل الثواني \_أعني المقول \_ فبالحريّ أن لايليق بالفاعل الأوّل، بل ينبغي أن يتوهّم المتوهّم أنّ أفعال الفاعل الأوّل هي قائمة عنده و ليس شيء عنده أخيراً، بل الشيء الذي عنده أوّلاً هو هيهنا أخير \* و إنّما يكون الشيء أخيراً لأنّه زماني و الشيء الزماني لايكون إلا في الزمان الذي وافق أن يكون فيه؛ فأمّا في الفاعل الأوّل فقد كان لأنّه ليس هناك في الزمان الذي وافق أن يكون فيه؛ فأمّا في الفاعل الأوّل فقد كان لأنّه يس هناك زمان؛ فإن كان الشيء الملاقي في الزمان المستقبل هو قائم هناك فلا محالة أنّه إنّما يكون هناك موجود قائم لا يحتاج في تمامه و فالشيء إذن الكائن في المستقبل هو هناك موجود قائم لا يحتاج في تمامه و كالشيء إذن الكائن في المستقبل هو هناك موجود قائم لا يحتاج في تمامه و كاله هناك إلى أحد الأشياء البنّة.

فالأشياء إذن عند الباري \_جلّ ذكره \_كاملة تامّة، زمانية كانت أم غير زمانية؛ و هي عنده دائماً و كذلك كانت عنده أوّلاً كما تكون عنده أخيراً؛ فالأشياء الزمانية إنّما يكون بعضها من أجل بعض؛ و ذلك أنّ الأشياء إذا هي استدّت و انسطت و بانت عن الباري الأوّل كان بعضها علّة كون بعض؛ و إذا كانت كلّها مماً و

٣. س، ش: لاينبغي ما يوهم. ٤. ش: كانت.

۱، ش: حصل. ۲. س، ن: کان. ۴. س، ش: أخيراً. ۵. ن: ــ و.

لم تمتدٌ و لم تنبسط و لم تَبْنِ عن الباري الأوّل لم يكن بعضها علَّة كون بعض، بــل يكون الأوّل علَّة كونها كلّها.» [٣٣٩]

و قال فيه [۲۴۰] أيضاً: «القيام هناك دائم بلا زمان ماضٍ و لا آتٍ؛ فإنّ الآتي <sup>ا</sup> هناك حاضر و الماضي موجود؛ لأنّ الأشياء التي هناك دائمة على حال واحدة لايتغيّر و لايستحيل.» [۲۴۱]

و قال الشيخ الرئيس في كتاب التعليفات: «و الععقولات صادرة عنه على مراتبها و اختلاف أحوالها من الأبدية و الحادثية و القارّة و غير القارّة؛ فهي كلّها حاصلة له بالفعل؛ و هذا كما تقول: إنّ الأشياء الموجودة دائماً و العوجودة في وقت بعد وقت و الشيء المتقضّي آشيئاً فشيئاً كالزمان والحركة التي غير موجودة الجملة و القارّة بالجملة و المعدومة في الماضي و المعدومة في المستقبل كلّها بالإضافة إليه موجودة و حاصلة بالفعل؛ لأنّه سبب وجودها و مبدأ الأسباب التي توجد عنها؛ و هو يعقل ذاته و لوازمه و لوازم لوازمه إلى أقصى الوجود و كلّ المعقولات حاصلة له حاضرة عنده و حالها عنده بالسواء في كلّ حال أعني قبل وجودها وبعد وجودها و مع وجودها و و لا يتغيّر بوجه و و هو يعقل الأشياء معاً و لا يتغيّر بوجه أو وهو يعقل الأشياء معاً ولا يعقل الشيئاً فشيئاً شيئاً فشيئاً شيئاً فشيئاً شيئاً فشيئاً فشيئاً فشيئاً فشيئاً فـ المعتودة و لا يعقل الأشياء معاً المعتودة و المعتودة و

و قال فيه أيضاً: «علم الباري بالأشياء الجزئية هو أنّه يعلم الأشياء من ذاته و ذاته مبدأ لها: فيعلم أوائل المسوجودات و لوازمها و لوازم لوازمها إلى أقسصىٰ الوجود؛ وكلّ شيء فإنّه بالإضافة إليه واجب الوجود و بسسبه فهو موجود بالإضافة إليه ممّا وجد و ممّا يوجد؛ فإذا كانت للأشياء الجزئية أسباب ع يلزم عنها

١. الولوجية: الآني. ٢. ش: المتقض. ٣. ش: الزمان.

۴. ش: ـ و. ١٥ التعليفات: بوجودها.

التعلقات: كانت الاشياء الجزئية أسباباً.

تلك الجزئيات و لتلك الأسباب أسباب حتّى ينتهي إلى ذات الأوّل و هو يعلم ذاته و يعلمه سبباً للموجودات و يعلم ما يلزم عن ذاته و ما يلزم عن لازمه و كذلك هلمّ جرّاً حتّى ينتهى إلى الجزئي؛ فإنّه يعلمه لكن يعلمه بعلله و أسبابه.»

ثمّ قال: «و يعلم الأشياء الغير العتناهية على مـا هــي عــليه مــن اللاتــناهـي بأسبابها؛ و يعلم الزمان الغير الثابت الذي يتقضّي شيئاً فشيئاً بعلله و أسبابه.»

ثمّ قال: «فيكون علمه محيطاً بجميع الأشياء؛ فلايكون لعلمه تغيّرُ؛ فإنّ معلومه لايتغيّر.»

ثمّ قال: «فلاتخفىٰ عليه خافية.»

و قال: «و هو يعلم الأشياء الغير المتناهية؛ فعلمه غير متناهٍ.

و قد يتشكّك فيقال: إنّ تلك الأشياء غير موجودة بالفعل بل بالقوّة؛ فبعض علمه يكون بالقوّة أو يكون لايعلمها. فيقال: إنّ كلّ شيء فإنّه واجب بسبيه و بالإضافة إليه؛ فيكون موجوداً بالفعل و بالإضافة إليه؛ ا فسبب وجود كلّ موجودٍ هــو أنّــه يعلمه؛ فإذا علمه فقد حصل أوجوده؛ فهو يعلم الأشياء دائماً.»

ثمّ قال: «الأسباب كلّها عند الأوائل واجبات و ليس هناك إمكان البَّة؛ و إذا كان شيء لم يكن في وقتٍ فإنّما يكون ذلك من جهة القابل لا من جهة الفاعل: فإنّه كلّما حدث استعداد من المادّة حدثت فيها صورة من هناك؛ إذ ليس هناك منع و لا بخل الشياء كلّها واجبات هناك لا تحدث وقتاً و تمتنع وقتاً و لا تكون هناك كما تكه را عندنا.

و قد يُتشكُّك فيقال: إذن الأفعال كلُّها طبيعية لا إرادية.

و الجواب: إنَّ إرادتها على هذا الوجه؛ إذ هو دائم الفيض؛ فالامتناع من جهة

١. ن: ـ فيكون موجوداً بالفعل و بالإضافة إليه. ٢. س: قد حصل.

٣. التعليقات; لاتخل.

القابل.» [٢٢٣]

و قال فيه أيضاً: «علم الأوّل من ذاته و ذاته سبب للأشياء كلّها على ترتيبها؛ فعلمه بالأشياء هو نفس وجودها؛ فهو يعلم الأشياء التي لم توجد بعد على أنّها لم توجد بعد و يعرف أوقاتها و أزمنتها و لوازمها؛ و إذا وجدت تـلك الأشـياء لم يتجدّد علمه بها؛ فيستفيد من وجودها علماً مستأنفاً.»

ثمّ قال بعد أن حقق أنّه \_ تعالى \_ يعلم أشخاص الزمان و أشخاص كلّ شيء و الأزمنة التي بينها علماً بسيطاً و كذلك: «أحوال كلّ ا شخص و أفعاله و تغيّراته و اختلافات الأحوال به و عدمه و أسباب عدمه على الوجه الكلّي \_ أعني الذي لا يتغيّر البتّة و لا يزول بزواله \_ فلا يجوز أن يدخل علمه الساضي و الحاضر و المستقبل من الزمان كقولك: «كان» و «سيكون» و «هو كائن» ممن حيث هو كذلك.» [۲۴۳]

و قال فيه أيضاً: «الباري لل يعقل كلّ شيء من ذاته لا من ذلك الشيء و الا من ذاته بل ذاته و لا من وجوده و لا من حال من أحواله؛ فإنّه إن كان يعقله لا من ذاته بل من خارج عن ذاته لكان فيه انفعال و كان هناك قابل لذلك المعقول؛ لأنّه يكون له بعد ما لم يكن و يكون على الجملة له حال لا يلزم عن ذاته، بل عن غيره؛ و إذ هو مبدأ كلّ شيء فهو يعقل ذاته ويعقل ما هو مبدأ له و هو العقل الفعّال؛ و يعقل لأشياء مبدأ له و يعقل ما بعده و لوازمه و ما بعد ذلك إلى ما لايتناهى و يعقل الأشياء الأبدية أنّها أبدية و الأشياء الفاسدة أنّها فاسدة؛ إذ يعقل أسبابها و عللها و لوازمها؛ و يعقل المتحرّك و لوازمها؛ و يعقل المتحرّك و الحركة و أنّها زمانية و متحرّكة؛ و يعقل الشخصيات من الفاسدات من جهة عللها الحركة و أنّها زمانية و متحرّكة؛ و يعقل الشخصيات من الفاسدات من جهة عللها

٣. ش: .. و.

و أسابها.»

ثمّ قال: «و يعلم كلّ شيء كما هو موجود بعلله و أسبابه و يعلم السعدومات بعلل أعدامها و أسبابها و يكون علمه بها سبب وجودها لا وجودها سبب علمه: و ذلك بخلاف أحوالنا؛ فإنّا نعلمها من وجبودها و نبعرف الجبزئيات مين جبهة کلّیة.۵ [۲۴۵]

و قال فيه أيضاً: «العقليات المحضة ثابتة لايجوز عليها الانتقال و التـغيّر؛ و معقولاتها تكون حاضرة معها دائمة لايحتاج فيها إلى انتقال من معقول إلى معقول آخر؛ و النفس و إن كانت عقلاً فإنّ تعقّلاتها مشوبة بتخيّل؛ فلذلك يصعّ عليها الانتقال من معقول إلى معقول و تستعدّ بهذا المعقول لمعقول آخر.» [٣٤٤] و قال فيه أيضاً: «أنا إذا علمت جزئياً "ككسوف ثمّ علمت لاكسوفاً: فليس علمي بالأوّل هو علمي بالثاني؛ لأنّ ذلك قد تغيّر؛ لآني أعلم كلّ واحد منهما في آن مفروض و أكون قد أدخلت الزمان في ما بينهما؛ فتغيّر علمي ٢٠.»

ثمّ قال: «لو أدركنا هذا الجزئي من جهة علله و أسبابه الكلّية و علمنا صفاته المشخّصة له بأسبابها و عللها الكلّية لكان علمنا هذا كلّياً لايتغيّر بتغيّر المعلوم في ذاته؛ فإنّ أسبابه و علله الكلّية ٥ مشخّصاته لايتغيّر و لاتفسد.»

ثمّ قال: «مشخّصاته و إن كانت جزئية فإنّ لها عللاً و أسباباً كلّيةً لاتــتغيّر؛ و الباري يعلمها كلُّها كلِّيةً و هو يعرف أوائلها من ذاته؛ لأنَّ وجودها عنه و هو يعرف ذاته و يعرفها علَّةً و أوَّلاً لصدور الموجودات عنه؛ فعلمه غير مستفاد من خارج يلزم ذاته و ذاته لاتتغير.»

ثمّ قال: «الأوّل يعرف الشخص<sup>ع</sup> و أحوال الشخصية و وقته الشخصي و مكانه

٣. التعليفات: + ما؛ س، ن: جزئيات.

٢. التعليقات: دائرة. ۱. ش: نصرف. ٢. التعليقات: على.

٥. التعلقات: 4 لا.

الشخصي من أسبابه و لوازمه الموجبة له المؤدّية إليه؛ و هو يعرف كلّ ذلك من ذاته؛ إذ ذاته هو سبب الأسباب؛ فلايخفىٰ عليه شيء و ﴿لاَيَـعْزُبُ عَـنْهُ مِـثْقَالُ ذَرَّةٍ﴾ [٣٤٧].»

ثمّ قال: «ينبغي أن نجتهد في أن لانجعل علمه عُرضَةً للتغيّر و الفساد البتّة بأن نجعله زمانياً أو مستفاداً من الحسّ و من وجود الموجودات؛ فيلزم ذاته أن أدخل في علمه الزمان فيكون \متغيّراً و فاسداً؛ لأنّ الشيء يكون في وقتٍ بحالٍ و يكون في وقتٍ آخر بحالٍ آخر.»

ثمّ قال: «الأوّل يعرف هذا الكسوف الجزئي بأسبابه السؤدّية إليـه أو وقـته الشخصي الذي يكون فيه بأسبابه الموجبة له و يعرف مقدار لُبثه بسببه و يـعرف انجلائه بالسبب الموجب له؛ وكلّ ذلك يعرفه "كلّياً بأسبابه المؤدّية إليه الموجبة له و يعرف المدّة التي بين الكسوفين و جميع أحواله و أسبابه الشخصية؛ فـلايتغيّر عده الأشياء و أ تشخّصها أ؛ إذ ليس يعرفها مشاراً إليه.»

ثمّ قال: «الشيء المشار إليه لا يعرف معقولاً إنّما يعرف محسوساً.»

ثمّ قال: «العلم في الأوّل غير مستفاد من العوجودات، بل من ذاته؛ فعلمه سبب لوجود الموجودات؛ فلايجوز على علمه التفيّر؛ و علمنا مستفاد من خارج؛ فيكون سببه وجود الشيء؛ و إذ كنّا لاندرك إلّا الجزئيات المتغيّرة فعلمنا يتغيّر؛ ولائهًا تبطل علمنا بها.» [۲۴۸]

ثمّ قال بعد قسطٍ من القول: «هو يعرف كلّ واحد من الأشخاص و الأعراض و الصور مرّةً واحدةً و يكون كلّها متميّزة عنده بأعراضها و صورها: فـأنا و أنت متميّزان عنده بصورنا و أعراضنا و لواحقنا؛ و كذلك الكسوفات الجرثية كـلّها

۱. س، ش، ن: أن يكون. ١٢. ن: ــإليه. ٣٠ ش: يعرف.. ٢. س، ن: ـ و. ١٠ ش. تشخّصاً.

و قال في موضع آخر منه أيضاً: «كلّ ما لم يكن في الزمان فلايتغيّر؛ إذ التغيّر يلحق أوّلاً الزمان ثمّ ما يكون فيه.»

و قال في كتابى الشفاء و النبحاة: «و ليس يجوز أن يكون واجب الوجود يعقل الأشياء من الأشياء و إلا فذاته إلمّا متقرّمة بما يعقل؛ فيكون تقوّمها بالأشياء؛ و إلمّا عارضة لها أن يعقل؛ فلايكون واجبة الوجود من كلّ جهة و هذا محال و يكون لولا أمور من خارج لم يكن هو بحالٍ و يكون له حال لايلزم عن ذاته، بل عن غيره؛ فيكون لغيره فيه تأثير؛ و الأصول السالفة تبطل هذا و ما أشبهه و لأنّه مبدأ لكلّ وجود؛ فيعقل من ذاته ما هو مبدأ له و هو مبدأ للموجودات الثابتة ا بأعيانها و الموجودات الثابتة المأتيانها و الموجودات الثابتة الشهدة بأنواعها أوّلاً و بتوسّط ذلك بأشخاصها.

و من وجه آخر: لا يجوز أن يكون عاقلاً لهذه المتغيّرات مع تغيّرها من حيث هي متغيّرة عقلاً زمانياً منها أنها هي متغيّرة عقلاً زمانياً منها أنها موجودة غير معدومة و تارة يعقل عقلاً زمانياً منها أنها معدومة غير موجودة: فتكون لكلّ واحد من الأمرين صورة عقلية على حدة و لا واحدة من الصورتين تبقى مع الثانية: فيكون واجب الوجود متغيّر الذات.

ثمّ الفاسدات إن عقلت بالمهيّة المجرّدة و بما يتبعها ممّا لاتتشخّص لم تعقل بما هي فاسدة و إن أدركت بما هي مقارنة لمادّةٍ و عوارض مادّةٍ و وقتٍ و تشخّص

٣. النجاة: \_ عقلاً زمانياً.

٢. النجاة: . عقلاً زمانياً.

السامة.
 التامة.
 الدن: \_منها.

لم تكن معقولة، بل محسوسة أو متخيّلة؛ و نحن قد بيّنا في كتبٍ أُخرىٰ أنّ كلّ صورة لمحسوسة أو متخيّلة فإنّما تدرك من حيث هي محسوسة أو متخيّلة بآلةٍ متجزّيةٍ؛ و ٢ كما أنّ إثبات كثير من الأفاعيل للواجب الوجود نقص له كذلك إثبات كثير من التعقّلات، بل واجب الوجود إنّما يعقل كلّ شيء على نحو كلّي و مع ذلك فلا يعزب عنه شخصي و ﴿لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأرْضِ ﴾ [٢٥٠] و هذا من العجائب التي يحوج تصوّرها إلى لطف قريحة.

و أمّا كيفية ذلك فلاّته إذا عقل ذاته و عقل أنّه مبدأ كلّ موجود عقل أوائل الموجودات عنه و ما يتولّد عنها و لا شيء من الأشياء يوجد إلّا و قد صار من جهةٍ مّا يكون واجباً بسببه و قد بينًا هذا؛ فتكون هذه الأسباب تتأدّي بمصادماتها إلى أن توجد عنها الأمور الجزئية؛ فالأوّل ميعلم الأسباب و مطابقاتها؛ فيعلم بالضرورة ما يتأدّي إليه و ما بينها من الأزمنة و ما لها عمن المعودات؛ لأنّه ليس يمكن أن يعلم تلك و لا يعلم هذا.» [٢٥١] ثمّ ساق الكلام إلى أن بين إدراكه ـ تعالى ـ للجزئيات بتشخّصاتها إدراكاً عقلياً غير زماني لاحسباً زماناً.

و بعده قال: «فإن منع مانع أن يستى هذا معرفة للجزئي من جهة كليّة فلامناقشة معه؛ فإنّ غرضنا الآن في غير ذلك و هو تعريفنا أنّ الأمور الجزئية كيف تعلم و تدرك علماً و إدراكاً لا يتغيّر معهما العالِم وكيف تعلم و تدرك علماً واحداً و إدراكاً لا يتغيّر معهما العالِم؛ فإنّك إذا علمتَ أمر الكسوف كما توجد أنت و لو كنت موجوداً دائماً كان لك علمٌ بالكسوف العطلق، بل بكلّ كسوفٍ ^كائن ثمّ كان

١٠ س: المحسوس، ٢٠ س: ـ و. ٢٠ ش: ـ هذا فتكون.
 ٢٠ ن: هذا، ٥٠ ش: به تعالى، ٩٠ س: له.

۷. س، ش، ن: تيغير، 💎 ۸. س: 👍 و.

وجود ذلك الكسوف و عدمه لايغيّر منك أمراً؛ فإنَّ علمك في الحالين يكون واحداً و هو أنَّ كسوفاً له وجود الشمس في الحمل كذا أو بعد وجود الشمس في الحمل كذا في مدّة كذا و يكون بعد كذا و بعده اكذا؛ إذ يكون هذا العقد منك صادقاً قبل ذلك الكسوف و معه و بعده.

فأمّا إن أدخلتَ الزمان "في ذلك فعلمتَ في آن مفروض أنّ هذا الكسوف ليس بموجودٍ ثمّ علمتَ في آن مغروض أنّ هذا الكسوف ليس بموجودٍ ثمّ علمتَ في آن آخر أنّه موجود؛ فلم يبق علمك ذلك عند وجوده، بل يحدث علم آخر؛ فبان ألتغيّر الذي أشرنا إليه قبل و لم يصحّ أن تكون في وقت الانجلاء على ماكنت قبل الانجلاء هذا و أنت زماني و آني و الأوّل الذي لا يدخل في زمان و حكمه فهو بعيد أن يحكم حكماً في هذا الزمان من حيث هو فيه و من حيث هو حكم منه جديد أو معرفة جديدة.» [۲۵]

و قال في كتاب الإشارات بعد تحقيق أنّ الباري \_ تعالى \_ ليس موضوعاً للتغيّر: «فالواجب الوجود يجب أن لا يكون علمه زمانياً حتّى يدخل فيه الآن و الماضي و المستقبل؛ فيعرض لصفة ذاته أن يتغيّر، بل يجب أن يكون علمه بالجزئيات على الوجه المقدّس العالمي عن الزمان و الدهر و يجب أن يكون عالماً بكلّ شيءٍ؛ لأنّ كلّ شيء لازم عنه بوسطٍ أو غير وسطٍ يتأدّى إليه بعينه قَدَرُه الذي هو تفصيل قضائه الأوّل تأدّياً واجباً؛ إذ كان ما لا يجب لا يكون.»

و بيّنه خاتم الحكماء في شرحه بقوله: «الصواب أن يؤخذ بيان هذا المطلوب من مأخذ آخر و هو أن يقال: العلم بالعلّة يـوجب العـلمَ بـالمعلول و لايـوجب الإحساس به: و إدراك الجزئيات المتغيّرة من حيث هـي مـتغيّرة لايـمكن إلّا

٣. س: أدخلت النسبة أن.

١. ش: بعدد. ٢. النجاة: العقل.

۵. ن: ـ بکلّ شيء... إدراك.

بالآلات الجسمانية كالحواس و ما يجري مجراها؛ و المدرك بذلك الإدراك يكون موضوعاً للتغيّر لامحالة. أمّا إدراكها على الوجه الكـلّي فـلايمكن إلّا بـالعقل و المدرك بهذا الإدراك يمكن أن لايكون موضوعاً للتغيّر؛ فإذن الواجب الأوّل و كلّ ما هو عاقل يمتنع أن يدركها من جهة ما هو عاقل على الوجه الثاني.» [٢٥٣]

#### مخلص وحكومة

أ و قدبان لك أنّ الحكماء إنّما اشمأزّت قلوبهم من تسويغ القول بأنّ للباري \_ تعالى \_ علماً متكثراً و إدراكاً متغيّراً حسّياً أو تخيلياً، كما هو شأن الإدراكات و العلوم الزمانية؛ و لم يَنْفِ أحد من محصّليهم علمه \_ تعالى \_ بالشخصيات أو بشيءٍ من التشخّصات و العوارض الشخصية لها أو الأزمنة و الأوقات آ أصلاً، بل برهنوا على أنّ جملة الموجودات كلياتها و جزئياتها سرمدياتها و دهرياتها و زمانياتها معلومة له معا دائماً علماً بسيطاً مقدّساً عقلياً غير زماني؟! فما هو محسوس لنا وقتاً معيّناً فهو بعينه معقول له دائماً لادواماً زمانياً. بل أرفع من ذلك: فكما أنّ وجوده ضرب آخر من الوجود لايقاس بغيره فكذلك علمه لايقاس.

قال الشيخ أبوعليّ في التعلِمقات: «الأوّل يعرف الشخص<sup>۵</sup> شخصياً معرفةً كلّيةً بعللها و أسبابها لامعرفةً شخصيةً متغيّرةً، بل كلّيةً، إذ<sup>ع</sup> لم يستفد المعرفة به من جهة شخصيته<sup>۷</sup>و من وجوده وقت تشخّصه و وجوده؛ فإنّه ^ يكون حينئذٍ مدركاً مـن

ج. ش: إذا.

١. ش: ــ الوجه. ٢. ش: مخلص و حكومت أفقد بان؛ ن: مخلص و حكومة فقد بان.

٣. ن: \_ و الأوقات. ﴿ ﴿ شَرَ فَكَذَا.

٥. التعليقات: الأوَّل نعرفه شخصياً؛ ش: الشخصي.

٧. ن: شخصية. ٨. ش: فإذن.

حيث هو محسوس أو متخيّل لامعقول.» [٢٥۴]

و قال: «الأشياء الفاسدة تدرك من وجهين: إمّا أن تدرك بشخصيتها و جزئيتها؛ و ذلك إمّا بالحسّ أو التخيّل؛ و إمّا أن تدرك كذلك بأسبابها و عللها؛ و العلم بها من الوجه الأوّل يتغيّر بتغيّرها و بالوجه الشاني لايستغيّر؛ لأنّ ذلك السبب كـلّي لاينغيّر أ.» [100]

و قال: «العلم الزماني هو أن يدرك ذلك المعلوم في زمانٍ أدرك كما أدرك الشيء المنسوب إليه، كما يقول: هذا الشيء في هذا الزمان من حيث هو متخبّل أو محسوس أو معقول من حيث تأدّى إلى العقل منهما لا من حيث حكم به العقل من أسبابه و موجباته.» [۲۵۶]

و قال: «الأبديات و ساير الموجودات في حالة واحدة لها أحوال و نسب لبعضها إلى بعض و تلك النسب كلها موجودة معاً للأوّل؛ فهي معلومة له.» [٢٥٧] و قال: «العقل البسيط هو أن تعقل المعقولات على ما هي عليه من تراتيبها و عللها و أسبابها دفعة واحدة بلا انتقال في المعقولات من بعضها إلى بعض كالحال في النفس بأن يكتسب علم بعضها من بعض؛ فإنه يعقل كلّ شيء و يعقل أسبابه حاضرة معه؛ فإذا قيل للأوّل عقلٌ قيل على هذا المعنى البسيط أنّه يعقل الأشياء بعلها و أسبابها حاضرة معها من ذاته.»

ثمّ قال: «كلّ معقول للأوّل بسيط أي معلوم له بما له <sup>7</sup> من اللوازم و الملزومات إلى أقصى الوجود.»

ثمّ قال: «الأوّل يعقل الصور على أنّه مبدأ لتلك الصور الموجودة المعقولة و أنّها فائضة عنه مجرّدة "غاية التجريد ليس فيه اختلاف صور مرتّبة متخالفة، بل يعقلها

۲. هامش وسه: بمادة.

١. ش: ـ لأنَّ ذلك السبب كلِّي لابتغير.

۳. ن: عنها مجرد،

بسيطاً و معاً لا باختلاف ترتيبٍ و ليس يعقلها من خارج.»

ثمّ قال: «كما أنّ وجود الأوّل مباين لوجود الموجودات بأسرها فكذلك تعقّله مباين لتعقّل الموجودات وكذلك جميع أحواله؛ فلايقاس حال من أحواله إلى ما سواه؛ فهكذا يجب أن يعقل حتى يسلم من التشبيه، تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً.» [۲۵۸]

و قال فيه أيضاً: «إن فرض أنّ الأوّل يخفىٰ عليه شيء من الجزئيات الكائنة لزم منه محال و هو أنّ في علمه ما هو يعدّ ا بالقوّة؛ فلم يخرج إلى الفعل و إنّـما يخرج إلى الفعل عند إدراكه لوجوده.» [7۵۹]

و أيضاً: «فإنَّ كلَّ ما يحدث و يكون لايخلو من أن يكون بقَدَرَّ اللَّه؛ فإن كان لايعلمه فلايكون من قدره أ؛ فيكون هيهنا إله غير اللَّه يكون ذلك الكائن بقَدَره، تمالى اللّه عن ذلك» [۶۰۰] انتهىٰ بعبارته.

و قال المعلم الثاني البونصر الفارابي في فصوصه: «كلَّ ما عرف سببه من حيث هو مي يوجبه فقد عرف؛ و إذا رتبت الأسباب انتهت أواخرها إلى البحرئيات الشخصية على سبيل الإيجاب؛ فكلَّ كلِّي و جزئي ظاهر عن ظاهريته الأولى ولكن ليس ويظهر له شيء منها عن ذواتها داخلة في الزمان و الآن، بل عن ذاته و الترتيب الذي عنده شخصاً فشخصاً بغير نهاية؛ فعالم علمه بذاته هو الكلّ الثاني لانهاية له و لاحد و هناك الأمر.» [۲۶۱]

فهذه أقوالهم بألفاظهم و ليس فيها ما يوهم نفي العلم بالجزئيات أصلاً؛ فانظُر إلى بعض أعاظم المتحذلقين ١٠ كالشيخ الغزالي و أترابه كيف يجرّ ثون أنفسهم على

٢. ش: ـ و إنّما يخرج إلى الفعل. ٣. التعليفات: بقدرة.

۵. ن: بقدرة الله تمالي. ۶. س، ن: فقال.

٨. ن: ١ هو. ٩. ش: ١ ليسي.

١. التعليقات، ش: بعدُ.

التعليقات: قدرة الله.
 ش: \_ الثاني.

١٠. ش: المتحذفين.

تحريف الكلم و ترجيف القلم بالتشنيع حيث لايفقهون قولاً و لايعقلون دليلاً و لايدركون غوراً و لايهتدون سبيلاً؛ و استَفْتِ الذين يظنّون بهم أنهم أحبار الأتة و أثمّة الدين و حسجج الإسلام أ هسم أشدّ ضلالةً أم أنستم؟ ﴿بَـلُ أَنْـتُمْ قَـومٌ تَجْهَلُونَ﴾ [۲۶۲].

#### إحصاف

إنّ من حصيف البيان قول رئيس الحكماء في التعليقات: «الأوّل يعقل ذاته ويعقل لوازم و هي المعقولات الموجودة عنه و وجودها معلول عقله لها؛ و يعقل لوازم تلك الموجودات و من لوازمها الزمان و الحركة؛ و أمّا الفاسدات فإنّه يعقلها فاسدة من جهة أسبابها و عللها، كما يعقل أنت فاسداً إذا عقلته من جهة أسبابه، امثال ذلك إنّك إذا عقلت أنّه كلّما تعفّت مادّة في عرق تتبعها حمى و تعلم مع ذلك من الأسباب و العلل أنّ شخصاً منا يوجد يحدث فيه هذه أ؛ فتحكم أنّ ذلك الشخص يُحمّ، فهذا الحكم لا يفسد و إن فسد الموضوع.

و شيء آخر و هو أنّ المعقولات التابعة للمحسوسات ما لم يدرك بعلّةٍ؛ فإنّ كلّ ما نحسّ به نعقله من وجه و إن لم يكن معقولاً من جهة العلل و الأسباب؛ فبإنّه زماني متغيّر؛ و بالحقيقة المدرك الزماني يكون بالحسّ و التخيّل؛ إذ نـحن ليس يمكننا أن نصادف مميناً جزئياً إلّا في زمان؛ و الأوّل حكمه بخلاف حكمنا فإنّ الزمان هو معقول له من كلّ وجهٍ و هو محسوس لنا من وجهٍ و معقول من وجهٍ؛ و المشخّصات أيضاً معقولة من وجهٍ ما؛ فإنّ وضعاً مّا أوجبه سببٌ مـن الأسباب

١. ن: ـ و عللهاكما يعقل... أسبابه. ٢. ش: بحدوث هذه.

٣. التعليقات: كل ما تحسه تعقله. ٢. س: نصادق. ٥٠ ن: ١ حكمنا.

يمكن أن يعقل ذلك السبب كلياً و الوضع كلياً! و الأوّل لمّا عقل هذه الأشياء على تراتيبها؛ و الشخص و إن كان في الوجود شخصياً فإنّ ذلك الشخص عقلي عنده من حيث أدركه من أسبابه و عنده تلك الأسباب على نظامها و تراتيبها معقولة له؛ فالمايعزب عن علمه شيء من الموجودات» (٢٤٣) هذه ألفاظه. [٢٤٣]

و قال خاتم الحكماء في نقد المحصّل: «الفلاسفة لا يسزعمون أنّه - تسعالى - لا يعلم الجزئيات مطلقاً بعد قولهم إنّه عالم بكلّ المسعلومات، بسل يسقولون النّه - تعالى - يعلم جميع الجزئيات من حيث هي معقولات لا من حيث هي جزئيات متغيّرة. قالوا: المدرك للجزئيات الزمانية من حيث هي متغيّرة لا يجب أن يكون زمانياً ذاته ٥ قابلاً للتغيّر و هو شبيه الإحساس و ما يجرى مجراه؛ و هو - تعالى - منزّه عن هذا النوع من الإدراك، كما أنّه منزّه عن الإحساس و الذوق و الشمّ و الاشارة الحسية. هذا هو مذهبهم، [٢٤٥] انتهن.

#### تكملة

ما ألطف ما أورد لتلخيص عرض المرام و تحصيل غرض المقام؛ أعني كلام خاتم الحكماء في شرح رسالة مسئلة العلم؛ فلابأس بأن يُتلى عليك لما فيه من عظيم النفع و لطيف القول مع ما في المطلب من غوامض الفكر و مداحض الوهم؛ و لذلك آترنا في ما قصصناه عليك من ترادف العبارة سياقة الإطناب و إن كان فيه اجتياز عن طريقة طور الكتاب.

١. ن: -كلِّباً.

٢. س، ش، ن: اشخصي، ٢. ش: يقون.

٣. ش: ـ قالوا... متغيّرة. ٥. نقد المحصّل: ذا آلة.

قال: «أمّا علم الباري \_ تعالى \_ بالجزئيات فيفيه خيلاف بين المتكلّمين و الفلاسفة:

و ذلك أنّ المتكلّمين قالوا: إنّ الباري \_ تعالى \_ يعلم الحادث اليــومي عــلى الوجه الذي يعلمه أحدنا إنّه موجود في هذا الوقت و لم يكن موجوداً قبله و يمكن أن يوجد بعده أو لا يمكن. ثمّ إذا نبّهوا بوجوب تــغيّر العــلم بـــالمتغيّرات حسب تغيّرها التزم بعضهم جواز التغيّر في صفات اللّم تعالى أو في بعضها.

فقال القائلون بالإضافات فقط: إنّ تفيّر الإضافات في صفات اللّه جايز عند جميع العقلاء، كالخالقية و الرازقية بالإضافة إلى كلّ شخص.

و قال غيرهم: يجوز <sup>1</sup> أن يكون ذاته \_ تعالى \_محلاً للحوادث، كما جوّز طائفة من الحكماء كونها محلاً قابلاً لصور المعلومات غير المتغيّرة.

و من لم يجوّز التغيّر في صفاته \_تعالى \_عاند ً في هذا الموضوع ً و أنكر التغيّر أصلاً و قال ً: العلم بما سيوجد هو العلم بوجوده حين وجد إلى أمثال ذلك مــن المتمسّكات ٥ الواهية.

و أمّا الحكماء فالظاهريون من المنتسبين إليهم قالوا: إنّه \_ تعالى \_ عالم بالجزئيات على الوجه الكلّي لا على الوجه الجزئي. فقيل لهم ؟ لايسمكن أن تنكروا وجود الجزئيات على الوجوه الجزئية المتغيّرة وكلّ موجود فهو في سلسلة الحاجة ينتهي إلى الباري \_ تعالى \_ الذي هو مبدأه و علّته الأولى و عندكم أنّ العلم التامّ بالعلّة التامّة مستلزم للعلم التامّ بمعلولها و أنّ علم الباري \_ تعالى \_ بذاته أتمّ العلوم؛ فأنتم بين أن تعترفوا بعلمه \_ تعالى \_ بالجزئيات على الوجوه

٣. ش، ن: الموضع.

ج. ن: ـ لهم.

س: بجواز.
 ش: فقال.

۲. س. ن: اعاند.

۵ هامش دس»: التمسكات.

۷. ش، هامش هس»: پستند.

الجزئية المتغيّرة و بين أن تقرّوا بانثلام إحدى المقدّمات المذكورة؛ إذ من الممتنع أن يُستثنى من الأحكام الكلّية العقلية بعضُ جزئياتها الداخلة فيها، كما يُستثنى من الأحكام الفقهية لمحصّها لتعارض الأدلّة السمعية.

فهذا هو المذاهب المشهورة و أمّا التحقيق في هذا الموضع فيحتاج \_كما قيل \_ إلى لطف قريحة و لُنتدّم لبيانه ما يحتاج إليه فيه؛ فنقول: إنّ تكثّر الأشياء إمّا أن يكون بحسب حقائقها أو يكون بحسب تعدّدها مع اشتراكها في حقيقة واحدة؛ و الكثرة المتّفقة الحقيقة إمّا أن يكون آحادها غير قارّة أي لاتوجد معاً أو يكون قارّة توجد معاً.

و الأوّل من هذين القسمين لايمكن أن يوجد إلّا مع زمان أو في زمان؛ فإنّ العلّة الأولى للتغيّر على هذا الوجه في الوجود هي الموجود الغير الفيار لذاته الذي يتصرّم و يتجدّد على الاتصال؛ و هو الزمان؛ و يتغيّر بحسبه ما هو فيه أو معه تغيّراً على الوجه المذكور.

و التاني لا يمكن أن يوجد إلا في مكان أو مع مكان؛ فإن العلة الأولى للتكثر على هذا الوجه في الوجود هي الموجود الذي يقبل الوضع لذاته؛ أي يمكن أن يشار إليه إشارةً حسّيةً و يلزمه التجزّي بأجزاء مختلفة الأوضاع بالمعنى المذكور و بالمعنى الذي يكون لبعض الأجزاء إلى البعض نسبة بأن يكون في جهة من الجهات منه و على بُعدٍ من تلك الأبعاد غير تلك البجهة و البعد؛ وكل موجود يكون شأنه كذلك فهو مادي؛ و الطبايع المعقولة إذا تحصّلت في أشخاص كثيرة تكون الأسباب الأول لتعين أشخاصها و تشخّصها هي إمّا الزمان كما للحركات أو المكان كما للأجسام أو كلاهما كما للأشخاص المتغيّرة المتكثرة الواقعة تحت نوع

١. س، ش: النقلية.

من الأنواع؛ و ما لايكون مكانياً و لازمانياً فلايتعلّق بهما و يتنفّر العقل من إسناده إلى أحدهما، كما إذا قيل: الإنسان من حيث طبيعته الإنسانية متى يوجد أو أين يوجد أو كون الخمسة نصف العشرة في أىّ زمانٍ يكون و أىّ بلدةٍ يكون. بلى إذا تميّن شخص منها كهذا الإنسان أو هذه الخمسة و العشرة فقد يتعلّق بهما بسبب تشخّصهما.

وكون الأشخاص المتّفقة الحقائق زمانياً أو مكانياً لايقتضي كونَ السختلفة الحقائق غير زماني و غير مكاني؛ فإنّ كثيراً منها يوجد أيضاً متعلّقاً بـالزمان و المكان كالأجرام العلوية بأسرها وكلّيات العناصر السفلية.

و ا إذا تقرّر هذا فَلْنَعُد إلى المقصود و نقول:

إذا كان المُدرِك أمراً يتعلّق بزمانٍ أو مكانٍ فاتما يكون الإدراك منه بآلةٍ جسمانيةٍ لاغير، كالحواس الظاهرة والباطنة أو غيرها؛ [۲۶۶] فإنّه يدرك المتغيّرات الحاضرة في زمانه و يحكم بوجودها و يفوته ما يكون وجوده في زمانٍ غير ذلك الزمان و يحكم بعدمه، بل يقول: إنّه كان أو سيكون و ليس الآن؛ و يدرك المتكثّرات التي يمكن له أن يشير إليها و يحكم عليها بأنّها في أى جهةٍ منه و على أى سافةٍ إن بعُد عنه.

أمّا المُدرِك الذي لايكون كذلك و يكون الدراكه تامّاً؛ فإنّه يكون محيطاً بالكلّ عالِماً بأنّ أىّ حادثٍ يوجد في أىّ زمانٍ من الأزمنة وكم يكون من المدّة بينه و بين الحادث الذي يتقدّمه أو يتأخّر عنه؛ و لايحكم بالعدم على شيء من ذلك، بل بدل ما يحكم المدرك الأوّل بأنّ الماضي ليس موجوداً في الحال يحكم هو بأنّ

۱. ن: ـ و

٢. س، ش، ن: و انَّما يكون هذه الإدراكات؛ هامش لاسلاء فش؛ و النه: فإنَّما يكون الإدراك.

س، ش، ن: فیکون؛ هامش «س» و «ن»: و یکون.

كلّ موجود في زمان معين لا يكون موجوداً في غير ذلك الزمان من الأزمنة التي قبله أو بعده و يكون عالِماً بأنّ كلّ شخص في أى جزءٍ يوجد من المكان و أى نسبةٍ تكون ابينه و بين ما عداه مما يقع في جميع جهاته و كم الأبعاد بينها جميعاً نسبةٍ تكون ابينه و بين ما عداه مما يقع في جميع جهاته و كم الأبعاد بينها جميعاً موجود هناك أو معدوم أو حاضر أو غائب؛ لاته ليس بزماني و لامكاني، بل نسبة جميع الأزمنة و الأمكنة إليه نسبة واحدة و إنّما يختص بالآن أو بهذا المكان أو بالحضور و الغيبة أو بأنّ هذا المجسم قُدامي أو خلفي أو تحتي مَن يقع وجوده في زمانٍ معينٍ و مكانٍ معينٍ؛ و علمه بجميع الموجودات أتمّ العلوم و أكملها؛ و هذا هو المفسّر بالعلم بالجزئيات على الوجه الكلّي و إليه أشير بطيّ السموات التي هي جامع الأمكنة و الأزمنة كلّها ﴿كَلِيّ السُّجِلِّ لِلْكُتُبِ﴾ [٢٤٧] فإنّ القاري للسجلّ جامع الأمكنة و الأزمنة كلّها ﴿كَلِيّ السُّجِلّ لِلْكُتُبِ﴾ [٢٤٧] فإنّ القاري للسجلّ أما الذي بيده السجل مطويًا تكون نسبته إلى جسيع الحروف نسبة واحدة و المؤوته شيء منها.

و ظاهر آن هذا النوع من الإدراك لايمكن إلاّ لمن يكون ذاته غير زماني و غير مكاني و يُدرِك لابآلةٍ من الآلات و لابتوسط شيءٍ من الصور و لايمكن أن يكون شيء من الأشياء كلّياً كان أو جزئياً على أيَّ وجهٍ كان إلاّ و هو عالم به؛ فَلا ﴿تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلاّ يَعْلَمُها وَ لاحَيَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَ لارَطْبٍ وَ لاياسٍ ﴾ [743] إلاّ جميعها ثبت آعنده في الكتاب المبين الذي هو دفتر الوجود؛ فإنّ وجود م كلّ شيء متا مضىٰ أو حضر أو يستقبل أو يوصف بهذه الصفات على أيّ وجهٍ كان مثبت في جوهر عقلي يعتر عنه بالكتاب. ٤

۲. ش: جمعا،

۳. ش: و تظاهر.

۱. س، ن: ـ نکون.

۴. ش: اثبت.

٥. س، ش، ن: فإن بالوجود يبيّن؛ هامش يس، و ون:: فإنّ وجود.

۶. ش: - مثبت... بالكتاب.

أمّا العلم بالجزئيات على الوجه الجزئي المذكور فهو لا يصحّ إلّا لمن يدرك إدراكاً حسّياً بآلةٍ جسمانيةٍ في وقتٍ معيّنٍ و مكانٍ معيّنٍ؛ وكما أنّ الباري ـ تعالى \_ يقال إنّه عالِم بالمذوقات و المشمومات و الملموسات و لا يقال إنّه ذائق أو شامّ أو لامس لأنّه منزّه عن أن يكون له حواسّ جسمانية و لا ينثلم ذلك في تنزيهه بل يؤكّده المكدرّك بالآلات يؤكّده المكدرّك بالآلات الجسمانية عنه ـ تعالى ـ لا ينثلم في تنزيهه، بل يؤكّده و لا يوجب ذلك تغيّراً في ذاته الوحدانية و لا في صفاته الذاتية التي تدركها العقول؛ إنّما يوجب التغيّر في معلوماته و الإضافات التي بينه و بينها فقط؛ فهذا ما عندي من التحقيق في هذا الموضع» انتهى بعبارته.

## إيهام و تبيين

ربّما يتوهّم أنّي بما خقّقتُ سابقاً مستفيداً من الشيخ الرئيس و مَن فسي طبقته خالفتُ سياق كلام هذا الحكيم المحقّق حيث جعلتُ نسبة الزمانيات إلى الزمان مقصورة على الفيئية و هذا المحقّق أخذ الزماني على الأعتية من أن يوجد فسي الزمان أو معه: و أيضاً جعلتُ نسبة حامل محلّ الزمان \_أعني الفلك الأقسى المتحرّك بالحركة اليومية \_إلى الزمان بالمعيّة الغير الزمانية لا التبي تكون للزمانيات و هو عدّ الأجرام العلوية بأسرها من الزمانيات و جمعلٌ كلّ مكاني زمانية.

فيبيّن وجه الإزاحة بأنّ هذا المحقّق إنّما عنى بهذه المعيّة المميّة الزمانية؛ و هي إمّا نفس الفيئية كمعيّة الحركة و الزمان أو راجعة إليها كمعيّة المتحرّك و الزمان أو

<sup>1.</sup> ش: يؤكد. ٢. ن: ـ على الوجه المدرك. ٢. ن: الإضافة.

۴. ش: ربما يتوهم ان ما. 🛚 ۵ ش: ــ الفلكيات. 🔑 ن: و.

المتحرّكين '؛ و إنّما عنيتُ بحامل محلّ الزمان في نفي المعيّة الزمانية عنه بالنسبة إلى الزمان نفس ذات الفلك الأقصى مع قطع النظر عن كونه متحرّكاً لامع اعتبار الحركة؛ فإنّه أيضاً ينسب بذلك الاعتبار إلى الزمان بالفيئية المعيّر بها عن النسبة المتقدّرة الانطباقية؛ [۴۶۹] و الزماني هو ما يصحّ أن يتعلّق بالزمان بالفيئية أو المعيّة المنتهية إليها أخيراً سواء كان ذلك له بالذات أو باعتبار معروضية الحركة؛ فالمعتبر في ما ليس بزماني " هو نفي ذلك التعلّق بحسب نفس الأمر أ مطلقاً لابالنظر إلى الذات من حيث هي فقط.

فإذن الجسمانيات بأسرها من الأجرام العلوية و السفلية جميعاً مع جميع ما يتعلق بالمادة وجوداً ذاتاً أو فعلاً و حدوثاً فقط أو حدوثاً وبقاءً جميعاً زمانيات؛ وكيف يكون شيء مكانياً و لايكون زمانياً وكلّ مكاني فإنّه ذو وضع و الوضع يتشخّص بذاته و بالزمان، و الزمان يستشخّص بالوضع و كلّ زمانٍ له وضع مخصوص؛ لأنّه تابع لوضع مخصوصٍ من الفلك؛ و المكان يستشخّص أيضاً بالوضع؛ فإنّ لهذا المكان نسبةً إلى ما يحويه مغاير نسبة المكان الآخر إلى ما يحويه أن شاء الله تعالى.

## وهمٌ و كشفُ

أ رأيت بعض [٧٧٠] أولى الاعتياد بدقة النظر و سعة التعقّل كيف ضاق عقله و قصر نظره: فتوهّم أنّ علمه \_ تعالى \_ بالجزئيات الزمانية باعتبار وجودها العيني؛ و هو عبارة عن حضورها، بل الحاضر بذلك الاعتبار زماني؛ أي واقع في الزمان؛ فإنّ الحوادث لمّا كانت مختصّة بأزمنةٍ مميّنةٍ كان كلّ منها حاضراً في وقته لا في الوقت

٢. ش: ـ المعبّر... الأنطباقية. ٢. س: بزمان

۱، ش: المتحرك. ۲. س، ن: بحسب الأمر.

المتقدّم على ذلك الوقت و لا في الوقت المتأخّر عنه؛ فيكون حضورها باعتبار الوجود العيني مختصّاً بتلك الأزمنة المعيّنة؛ و لا يخلو إمّا أن تكون تلك الحوادث بعينها باعتبار الوجود العيني علماً بها؛ و على التقديرين كان العلم بها باعتبار الوجود العيني زمانياً؛ أي واقعاً في الزمان؛ فعلمه \_ تعالى \_ الحادث المتعلّق بالحادث باعتبار وجوده العيني مخصوص بالزمان و مختلف بالمُضى و الحالية و الاستقبال.

نعم العلم المتقدّم على الإيجاد ليس زمانياً و لاتغيّر فيه أصلاً.

و هو إمّا إجمالي هو عينُ ذات الواجب الوجود تعالى؛ و لا يخفىٰ أنّ الجزئيات باعتبار هذا العلم معلومة على الوجه الجزئي. فإن قيل: «إنّها باعتبار هذا العــلم معلومة على الوجه الكلّي» فهو إنّما يصحّ بتأويلٍ.

و إمّا تفصيلي؛ و هناك لايحتاج في تصحيحً ذلك القول إلى تأويلٍ أصلاً؛ فإنّ الجزئيات قبل الإيجاد الخارجي إنّما تُعلم على الوجه الكلّي؛ فإنّ كلَّ شخص من الأشخاص قبل الإيجاد يكون معلوماً بوجهٍ كلّي منحصرٍ في شخص و في وقت الإيجاد يكون معلوماً بذاته على وجهٍ يكون مانعاً من وقوع الشركة فيه.

و كأنك بما أوتيت لو حصّلته كدتَ تقول: يا أيّها المتوهّم! ألم تفقه من تضاعيف أقوال الحكماء بمناطيق عباراتهم فضلاً عن أساليب إشاراتهم أنّ الحوادث الزمانية المترتّبة المتسلسلة إنّما يتعاقب في الوجود و يتقدّم بعضها على بعض تقدّماً زمانياً بالنسبة إلى الداخل فقط؛ أي باعتبار أن يؤخذ وجود بعضها بالقياس إلى وجود بعض آخر أو يؤخذ جميع السلسلة بالنسبة إلى أمر أخر زماني؛ و أمّا بالنسبة إلى ما ليس بزماني كالباري ـ تعالى ـ و يكون لامحالة

٢. س، ن: المقدم.

خارجاً عن السلسلة بأسرها و لايتصوّر له اختصاصٌ بشيءٍ من الأزمنة قطعاً؛ فلاتعاقب لها في الوجود و لاتقدّم لشيءٍ منها على شيء و لاتأخّر أصـلاً. بــل الجميع متساوية الاقدام في الحضور لديه؛ فـإنّ الزمــان لايــتّصف بـــالمُضيّ و مقابليها مقيساً إلى ذاته \_ تعالى \_ و وجوده؛ فهو يتنزُّه عن أن يقال بعض الأزمنة ماض و بعضها مستقبل و بعضها حال بالنسبة إليه، بل هو محيط بــالكلّية دفـعةً واحدةً. كما تحقَّق ! فتقدِّم وقتِ على وقتِ إنَّما يصمَّ بالنظر إلى هويَّتَي الوقتين بحسب وقوعهما في امتداد الزمان؛ و أمّا بالقياس إلى من هو محيط بـهما مـعاً فلايصح ذلك و إن صحّ اختصاص كلّ منهما بحدٍّ معيّن من ذلك الاستداد؛ و الحوادث و إن كان وجودها العيني هو بعينه علم المبدأ الأوَّل بها لكن ٢ وجودها العيني لباريها ـأعنى وجودها الرابطي ـهو عين معلوميتها له؛ و بذلك الاعتبار لايلحقها تقدَّمٌ و تأخَّرٌ، بل إنِّما يلحقها ذلك باعتبار وجودها في أنفسها بالنظر إلى هويّاتها المختّصة بحدودِ معيّنةِ مقيساً بعضها إلى بـعض؛ و هــى بــهذا الاعــتبار معلومات الاصور علمية.

فإذن المعلومات زمانية و العلم بها غير زماني و مع ذلك فإن وجودها في الأعيان هو نفس معلوميتها؛ و هذا ممّا يحوج إلى تلطيف للسرّ و تنزيه عن الوهم؛ فليتدرّج إليه من تصوّر الأمر في المكانيات. أليس كلّ منها في نفسه يستقدّم بالمكان على الآخر أو يتأخّر عنه؟! و لايمكن ذلك لها بالقياس إلى الباري \_ تعالى \_ إذ لا يختلف نسبتها المكانية في الحضور عنده بالقياس إليه \_ تعالى \_ و إن اختص كلّ منها بمكان معين.

ثمّ يا صاحب الوهم! ما قصدت بالعلم المتقدّم على الإيجاد:

١. ن: تقدُّم. ٢. ن: \_وجودها العيني... لكن. ٣. ن: معلومة.

إن عنيت بذلك التقدّم الزماني؛ فلايسوغ وصف ذاك العلم به أصلاً؛ كيف او الإجمالي منه عين ذاته \_ تعالى \_ كما اعترفت به؛ و التفصيلي منه يكون على الوجه الكلّي حسب ما اقتضاه نظرك؛ فلايكون شيء منه زمانياً و ذلك الشقدّم لايتّصف به إلّا الزمانيات.

و إن عنيتَ به التقدّم السرمدي على سياق ما حصّلناه من نضيج الحكمة فقولك: «إنّه ليس زمانياً» صحيح لكن العلم الحادث حين الإيجاد على زعمك أيضاً للس بزماني و لابمختلف للله بالتقدّم و التأخّر الزمانيين أصلاً، لما تعرّفت؛ فتفقّه و لاتكن كمن يصطاد حمام حرم الحكمة بشبكة الوهم؛ فيضل ضلالاً بعيداً.

# زيادةُ كشفٍ و إيقانٍ ۗ ۖ

أما قرع سمعك، بل استبان لديك أنّ التقدّم و التأخّر الزمانيين يرجعان إلى زمانَى المتقدّم و المتأخّر و إنّما يكون اتّصاف غير أجزاء الزمان بهما بالعرض؟! فيانّ مفاد الحكم بهما أنّ متى المتقدّم قبل متى المتأخّر؛ و كذلك المعيّة الزمانية هي كون متى أحد المعين هو بعينه متى الآخر؛ فما لايكون زمانياً لا يصمح وصفه بشيءٍ من هذه المعاني أصلاً؛ فالمتّصف بها مقصور ٥ عند الحكماء على الزمانيات لا تعدّاها؟.

فإذن تقدّم ذات البارى ــ تعالى ــ و وجوده و علمه على شيء من الحــوادث الزمانية كالذي يوجد من بعد و هو معدوم بالفعل مثلاً ليس تقدّماً زمانياً فكيف و ليس لوجوده " تعالى زمانٌ يتّصف هو باعتباره بذلك التقدّم و لا أيضاً مكانياً؛ و هو

١. س، ن: نكيف. ٢. ن: ـ أيضاً. ٣. ش: لايختلف. ٣. ش: ـ و إيقان. ٥. س: مقصود. 5. ن: لايتمدّاه.

ص الم. ٧. س: فكيف و ليس بوجوده أيضاً و لا.

ظاهر؛ و لاتقدّماً بالعلّية، لامتناع تخلّف المتأخّر العلّية عن المستقدّم بها في الوجود الخارجي قطعاً؛ و لا بالطبع؛ لأنّ العقل يجد هناك نحواً آخر من التقدّم غير ما بالطبع يأبى عن المعيّة في الوجود و لا بالشرف لذلك بعينه؛ فيكون هو لامحالة تقدّماً آخر خارجاً عن الأقسام الخمسة يسمّى على طور حكمتنا «التقدّم السرمدي» و الفلاسفة لم يذهلوا عن ذلك، بل هم ناصّون عليه في هذا المقام. ثمّ أيّهم ناسون له عند تهوّسهم بإثبات القِدّم وحين عدّهم أقسام التقدّم و التأخّر.

## نصُّ و رضُّ

قال الشيخ الرئيس أبوعليّ في كتاب التعليقات: «واجب الوجود يجب أن تكون لوازمه و هي معلوماته معه لاتتأخّر عنه تأخّراً زمانياً، بل تأخّـر السعلول عـن العلّه.» [۷۷۱]

و قال: «المعلومات<sup>؟</sup> لم تزل كائنة له معلومة له و كلّها متميّزة عنده: أي يعلم كلّ واحد منها متميّزاً عن الآخر.» [۲۷۲]

و قال: «الأوّل هو السبب في لزوم المعلومات له و وجوبها عـنه لكـن عـلى ترتيبٍ و هو ترتيب السبب و المسبّب<sup>6</sup>؛ فإنّه مسبّب الأسباب و هو سبب معلوماته؛ فيكون بعض الشيء متقدّماً علميته له <sup>ع</sup>على بعض.» [٧٢٣]

ثمّ قال: «فهذا النحو من التعقّل ٢ تعقّل الأوّلِ لذاته و اللوازم عنها و للموجودات

١. ش: التأخر. ٢. س: نحو. ٣. ش: التأخر.

٣. ش: المعلولات. ٥. ن: المسبِّب. ع. ن: متقدَّماً علميه.

٧. التعليقات: + بسبب.

كلّها حاصلها و ممكنها أبديّها وكائنها و فاسدها وكلّيها و جزئيها؛ فارّته يعقلها كلّها معاً على الترتيب السببي و المسبّبي؛ و هو يعقلها من ذاته؛ لأنّها فائضة عنه و ذاته مجرّدة؛ فهو عاقلٌ ذاتِه و ذاتُه معقوله؛ فهو عاقل و معقول؛ و المسوجودات كـلّها معقولة له على أنّها عنه لافيه.»

ثمّ قال: «نفس تعقّله لذاته هو وجود هذه الأشياء عنه؛ و نفس وجود هذه الأشياء عنه؛ و نفس وجود هذه الأشياء المعقوليتها له على أنّه عنه.»

ثمّ قال: «وجود هذه الموجودات عنه وجود معقولٍ لا وجود موجودٍ من شأنه أن يعقل أو <sup>٢</sup> يحتاج إلى أن يعقل.» [۲۷۴]

و قال: «كون هذه الصور موجودة عنه هو نفس علمه بها؛ و علمه بأنّه يسلزم عنها وجود ما هو مبدأ لوجودها عنه وليس يحتاج إلى علم آخر يعلم به أنّه مبدأ لوجودها عنه أنه مبدأ لوجودها عنه أنه منه فهذه المعقولية هي نفس هذه المعقولية هي المعقولية عنه أنه منه المعقولية عنه أنه منه المعقولية عنه أنه المعقولية عنه أنه المعقولية ا

و قال: «الموجودات معلولة له لامحالة؛ و إذا قلنا إنّه يستفيد علم الأشياء من وجودها يلزم أن يستفيد<sup>ع</sup> معقولية الأشياء من وجوداتـها التــي هــي مــعلولة له؛ فتكون معقولية الشىء بعد وجوده؛ و ذلك محال. [۲۷۶]»

ثمّ قال: «الأوّل ــ تعالى ــ لايستفيد علم الموجودات من وجودها؛ فإنّه يفيدها الوجود<sup>٧</sup>؛ فهو يعقلها فائضة عنه؛ ففي^عقله لذاته عقلُه لها؛ (٧٧٧) إذ هي لازمة له و هو يوجدها معقولة لا أنّه يوجدها و يكون من شأنها أن تعقل.»

٨. سيء شن: 4 نفي الله سيء شنه شنه كنا عنه. ٢. شن: لوجوه.

الصيفات: + وجود هذه الصور التي عنده عنه هو نفس علمه بأنه مبدأ لها.
 ش: \_علم... يستفيد.
 \( \) إلى إلى الموجود.

تُمَّ قال!: «إن قال قائل: «إنّه هل يعلمها قبل وجودها حتى يلزم من ذلك إمّا أن يعلمها و هي في حال عدمها أو يلزم إمّا أن يعلمها حال وجودها حتى يكون يعلمها من وجودها ?؟» كان قوله ذلك محالاً "؛ لأنّ علمه بها هو نفس وجودها و نفس كون هذه الموجودات معقولة له هو نفس كونها موجودة و هو يعلم الأشياء لا بأن تحصل فيه: فيعلمها كما نعلم نحن الأشياء من حصولها و وجودها، بل حصولها هو علمه بها و يعلمها بسيطة لا بأن يعلم الأسباب و يجمعها: فيستنتج منها العلم كما نحكم نحن بأنّ هذا كذا و كلّ ما كان كذا فهو كذا؛ فيكون في علمنا به تكرار و أستنتاج للآخر من الأوّل، بل يعلم هذه الأشياء من ذاته و لازمه و لازم لازمه؛ فيكون علمه بها على ما هي عليه علماً بسيطاً على الترتيب السببي و المسبّي.» (٢٧٨)

و قال فيه أيضاً: «كلّ ماكان وجوده الذاته فوجوده معقوليته لذاته و كلّ ماكان وجوده لغيره فوجوده معقوليته لغيره؛ و لمّا الله على الوجود مبدأً لجميع الموجودات على ترتيب الموجودات و كان عاقلاً لحقيقة ذاته كان عاقلاً أيضاً للوازمه؛ لأنّ ما يعقل شيئاً بالحقيقة فإنّه يعقل لوازمه؛ و وجود لوازمه أيضاً هو معقوليتها؛ فلا يجوز أن يقال إنّه عقلها فوجدت و لا أنها وجدت فعقلها و إلّا كان يلزم محالان أحدهما أنّه ؟ يتسلسل إلى ما لانهاية؛ فإنّه كان السبق كلَّ وجود لازم عقل واجب الوجود له و يسبق كلَّ عقل واجب الوجود له اللها الما واجب الوجود له اللها الما وجود وجود عاله (١٧٩) انتهى بألفاظه.

و المعلّم الثاني، أبونصر الفارابي قال في الفيصوص: «هو \_أي الباري تعالى \_

٣. ش: \_ محالاً.

١. ﻥ: \_ ﻗﺎﻝ، ٢. ﻥ: ﻭﺟﻮﺩﻩ.

٧. ش: -كان.

آخر من جهة أنّ كلّ زماني يوجد زمانٌ يتأخّر عنه و لايوجد زمانٌ يتأخّر عـن الحقّ.» [۲۸۰]

و قال أيضاً: «و هو أوّل من جهة أنّ كلّ زماني ينسب إليه بكون فقد وجد زمان لم يوجد المعه ذلك الشيء و وجد أعني الحقّ الواجب تعالى آممه لا فيه.» [٢٨٦] و المعلّم الأوّل، أرسطوطاليس في أولوجبا بعد أن ذكر أنّه ينبغي لك أن تنفى عن وهمك كلَّ كونٍ بزمانٍ حتّى تعرف المُبدّعات التي كوّنت من مُبدِعها بغير زمان، قال: «فقلة الزمان لاتكون تحت الزمان، بل تكون بنوعٍ أعلى و أرفع كنحو الظلّ من ذى الظلّ.»

ثمّ قال: «و لذلك صار ذلك العالم محيطاً بجميع الأشياء التي في هذا العالم؛ و هذه الصور في ذلك العالم من أوّلها إلى " آخرها إلّا أنّها " هـناك بـنوعٍ أعـلىٰ و أرفع.» (٢٨٢]

و قال فيه أيضاً: «و ذلك العالم ساكن دائم السكون؛ لأنّه في غاية الإتقان و الحُسن؛ فلايحتاج إلى الحركة بأن ينتقل من حال إلى حال؛ و لو أراد الحركة و الانتقال لم يقدر على ذلك؛ لأنّ الأشياء كلّها فيه و ليس شيء منها خارجاً منه فينتقل إليه.» [۲۸۳]

وقال فيه أيضاً: «العلّة الأولى واقفة ساكنة في ذاتها و ليست في دهر و لا في<sup>٥</sup> زمان و لا في مكان، بل الدهر و الزمان و المكان و ساير الأشياء إتّما قوامها و ثباتها به: وكما أنّ المركز ثابت قائم في ذاته و الخطوط الخارجة من المركز إلى محيط الدايرة كلّها إنّما تثبت و تقوم فيه: وكلّ نقطة أو خطّ في دايرة <sup>5</sup> أو سطح

١. ش: \_ زمان لم يوجد. ٢. ن: \_ تعالى. ٣. ش: و.

٣. ش: ان ما. ٥. س، ن: ـ في. ۶. س، ش، ن: الدايوة.

فإنّما قوامه و ثباته بالمركز فكذلك الأشياء العقلية و الحسّية؛ و نحن أيضاً قوامنا و ثباتنا بالفاعل الأوّل و به نتعلّق و إليه نرجع و إن نأيّنا عنه و بَعُدنا فإنّما مصيرنا إليه و مرجعنا كمصير خطوط الدايرة إلى المركز و إن بَعُدت و نأت» (٢٨٣] انتهيٰ.

و أنصّ من ذلك كلّه على ما ريم تحقيقه بالتفصيل المُشبع ذا هو قول شيخ الحكماء الإلهيين، صاحب الأنوار و الإشراقات في كتابه الموسوم بالمشارع و المطارحات حيث قال في أوّل فصول المشرع التالث من الإلهيات بعد ذكر أقسام التقدّم و التأخّر بإزاء المتقدّم و كذا مع: «و ليس كلّ شيئين ليس بينهما تقدّمٌ و تأخّرُ زماني هما معاً زمانياً؛ فإنّ المفارق بالكلّية لا يتقدّم على زيد مثلاً زمانياً و لا يتأخّر عنه و ليس معه بالزمان أيضاً و كذا غيره. فاللذان هما معاً بالزمان يجب أن يكونا زمانيين» [٢٨٥] انتهى بألفاظه.

و خاتم الحكماء في نقد المحصّل حين ا أثار صاحب المحصّل فتنة التشكيك معترضاً على الفلاسفة بقوله: «إنّ تقدّم عدم الحادث على وجوده لو وجب أن يكون بالزمان لكان تقدّم عدم كلِّ واحدٍ من أجزاء الزمان على وجوده بالزمان و لكان تقدّم الباري \_ تعالى \_ على هذا الجزء من الزمان بالزمان؛ فيلزم أن يكون الله \_ تعالى \_ زمانياً و أن يكون الزمان زمانياً و هما محالان.» قال: «إنّهم \_ أي الفلاسفة \_ يقولون: القبلية و البعدية تلحقان الزمان لذاته و لغير الزمان بسبب الزمان؛ و الوجود و العدم لمّا لم يدخل الزمان في مفهومهما احتاجا في صير ورتهما بعد و قبل إلى زمان. أمّا أجزاء الزمان فلاتحتاج إلى غير أنفسها و لا العدم بالقياس إليها في كونه قبل أو بعد إلى غيرها؛ و أمّا البارى \_ تعالى \_ وكلّ ما

١. ش: \_ أوّل.

هو علّة الزمان أو شرط وجوده فلايكون في الزمان و لا معه إلّا في التوهّم حيث يقيسه ا الوهم على الزمانيات. فهذا ما قالوه هيهنا» [۲۸۶]انتهي قوله.

و قال فيه أيضاً حيث أعاد صاحب المحصّل ذِكرٌ اهذا الوهم؛ أعني أنَّ تقدّم الباري ـ تعالى ـ على البعض الآخر الباري ـ تعالى ـ على البعض الآخر و هو الذي سمّوه المتكلّمون «التقدّم بالذات» قد سبق ما يرد عليه: «و الحقّ أنّ الباري ـ تعالى ـ ليس بزماني و الزمان من مُبدَعاته و الوهم يقيس ما لايكون في الزمان على ما في الزمان كما مرّ في المكان؛ و العقل كما يأبى عن إطلاق التقدّم المكاني على الباري ـ تعالى ـ كذلك يأبى عن إطلاق التقدّم الزماني عليه، بل ينبغي أن يقال إنّ للباري ـ تعالى ـ تقدّماً خارجاً عن القسمين و إن كان الوهم عاجزاً عن القسمين و إن كان الوهم عاجزاً عن توهمه (٢٨٧) نجزت عبارته.

و قال فيه أيضاً حيث أورد صاحب المحصّل عند نفي وجود الإضافات: «إنّ كلّ حادثٍ يحدث فإنّ الله \_ تعالى \_ يكون موجوداً معه في ذلك الزمان؛ فلو كانت تلك المعيّة صفة وجودية لزم حدوث الصفة في ذات الله تعالى <sup>1</sup>.» و ٥ «هم \_ أي الحكماء \_ يقولون إنّ للّه تعالى صفات إضافية كالأوّل و الآخر و الخالق و الرازق و المُبدع و الصانع و غير ذلك؛ و يلتزمون القول بهذه الصفات غير المعيّة الزمانية للّه تعالى .» (٢٨٨) هذه ألفاظه.

و قد سبق عن شرح حكمة الإشراف أنّه يمتنع اتصاف المفارقات بالتقدّم الزماني و المعيّة الزمانية: و قال شارح حكمة الإشراق (٢٨٩) في المقالة الخامسة من الفنّ الأوّل من الجملة <sup>6</sup> الثانية في الفلسفة الأولىٰ من كتاب درّة الثاج ما ترجمته هـذه العبارة: «ليس أنّ كلّ شيئين ليس بينهما تقدّمٌ و تأخّرٌ زمانيان يلزم أن يكونا معاً

١. نقد المحصَّل: يقيسهما، ٢٠ ن: ١ ذكر، ٣٠ ش: ١ أنَّ.

۴. ن: ـ تعالى. ۵ س، ش: ـ و. ۶. س: جملة.

المعيّة الزمانية: إذ الأشياء التي وجودها ليس زمانياً لايعرضها التقدّم و التأخّر الزمانيان و لا المعيّة الزمانية: فإنّ كلّ شيئين هما معاً بالزمان ينجب أن يكونا زمانيين، كما أنّ الأمور التي ليست بمكانيةٍ لايكون بينها تقدّمٌ و تأخّرٌ مكانيان و لامعيّة مكانية، [۲۹۰]

#### استيثاق فيه ميثاق

أ ليس قد تحقّق بهذا التحصيل والتفصيل أنّ تقدّم الباري \_ تعالى \_ على كلّ جزء من أجزاء الزمان وكلّ واحد من الحوادث الزمانية المقارنة لها تقدّم آخر خارج عن الاقسام الخمسة أدّت إليه الفلسفة و أذعنت به الفلاسفة؟! و كذلك المعيّنة \_ تعالى \_بالنسبة إلى شيء من تلك الأمور.

فاتّخِذ ذلك ميثاقاً لك عندهم لاينسونه إلى أن نأتى بالنظر في ما يتشبّثون به عند تهرّسهم بإثبات القِدَم.

#### فصل

في تحقيق الأزل و الأبد و البقاء و السرمدية `. و تحصيل تناهي الامتداد الزماني و إحصاء المنتسبات إلى الزمان بالفيئية و بيان أنحاء الحدوث و ذكر أمور ` نبط بها القصد من محصّلات الأصول و مكملّات الفصول

دعامةُ استنتاجيةً ٣

ألسنا قد تلونا عليك من قبل ما إن أخذت الفطانة بيدك لفطّنك أنَّ الدوام يقال على ما بحسب الوجود الزماني و على ما بحسب الوجود الغير الزماني بمعنيين مختلفين؟!

فالدوام الزماني عهو المساوق لاستمرار الوجود و امتداده من حيث المقارنة للزمان بجميع أجزائه؛ أي من أزله إلى أبده؛ و يقابله اللادوام من جهة المقارنة للآن أو لبعض أجزاء الزمان فقط و هو اللادوام الزماني؛ و الدوام الغير الزماني

بن بجميع أجزاته و يقابله اللادوام من جهة المقارنة للأن أو لبعض أجزاء الزمان فقط و هـو اللادوام

أعلىٰ من أن يتّصف بذلك؛ فهو ما للشيء بحسبه صِرف الوجود الذي لايعقل فيه المتداد و استمرار أصلاً و لا مقابلاهما، بل يكون محيطاً بذلك كلّه سواء كان ذلك الوجود في الأعيان أو في الأذهان؛ و يقابله اللادوام من جهةٍ السبقِ العدم في ذلك الظرف بحسب الواقع سبقاً سرمدياً لازمانياً و هو اللادوام الغير الزماني.

## تبصرة و إرشاد<sup>٢</sup>

إنّك سوف تعلم بما نبرهن عليه إن شاء الله سبحانه أنّ الدوام بالمعني الأخير و وأنصطلح على تسميته دواماً سرمدياً لايثبت لشيء من الطبايع الإمكانية مفارقات عقلية كانت أو زمانيات مادّية، بل إنّما استأثر به مُبدِعها الواجب الوجود تعالى شأنه لكن العقليات تتصف بأنّها موجودة مع الزمان بجميع أجزائه مميّةً غير انطباقية بل دهرية؛ فلو انّك سمّيت هذه دواماً دهرياً فوق الزماني و دون السرمدي لكنتَ من الأمر في مساخ.

فقد اصطلحت الفلاسفة بإطلاق الدهر على نسبة ما مع الزمان من الأمور الثابتة إليه في الثبات على ما سلف: فهذا سبيل الحكمة النضيجة؛ و المتهوَّسون بالقِدَم يجعلون الممكن القديم بالزمان سرمدي الوجود و تأخّره عن مُبدِعه بالذات فقط و يعبّرون عن الدوام بالسرمدية ؟.

فلقد صدر من المعلَّم الأوّل في كلماته و من المعلَّم الثاني في تعليقاته و تكرّر من الشيخ الرئيس في كتبه. قال خاتم الحكماء في شرح الإشارات: «و إنّما عبّر عن الدوام هيهنا بالسرمد لأنّ الاصطلاح كما وقع على إطلاق الزمان على النسبة التي

۲. س، ن: إشارة.

الزماني أي من أزله إلى أبده. شن حدة

٣. ش: السرمدية.

تكون لبعض المتغيّرات إلى بعض في امتداد الوجود فقد وقع على إطلاق الدهـر على النسبة التي تكون للمتغيّرات إلى الأُمور الثابتة و السرمد على النسبة التـي تكون للأمور الثابتة بعضها إلى بعض.» [۲۹۱]

#### تلويح

و هناك قسم آخر هو الدوام بالذات و هو القدّم الذاتي و مرجعه إلى عدم مسبوقية الوجود بالعدم بالذات؛ و إنّما يتحقّق إذا كان الوجود واجباً بذاته؛ و يقابله اللادوام بالذات؛ أعني المعبّر عنه في لسان الفلسفة بالحدوث الذاتي؛ و هو مسبوقية وجود الشيء بالعدم بالذات؛ و يستغرق الطبايع الإمكانية مفارقاتها و مادّياتها على الإطلاق؛ فكما إذا تسرمد الوجود بحسب الواقع تحقّق الدوام السرمدي فكذلك إذا تسرمد الوجود بالذات تحقّق الدوام الذاتي؛ و حييث يحين حينه من ذي قبل نبسط القول فيه على مسلك التحصيل، إن شاء الله العزيز الجميل؟

#### إيماض

كأنك إذن بما لاح <sup>†</sup> لك ممّا قرع سمعك مستأنس بغريزتك بمسلك العقل، آنس بعريزتك بمسلك العقل، آنس بصير تك لمشهد الحقّ؛ فلا بأس أن تلونا عليك أنّ الأزل على ضربين: زماني و أرفع منه؛ فأمّا المرتفع عن محتد الزمانية فهو ما بحسب صِرف وجود المبدأ الأوّل ـ تعالى ـ وجوداً متقدّساً عن الامتداد و الاستمرار و مقابليهما اللذين باعتبار عدم البقاء تعالى عن ذلك، بل محيطاً بالاستمرار و بكلّ ما تسعه الشيئية؛

۱. ش: فكذا. ٢. ش: تحين. ٣. ش: ـ الجميل. - ما د ما الح

۴. س، ش: الاح.

و صِرف عدم الزمان عدماً بمعزلٍ أيضاً عن ذلك كلّه متقدّماً على وجوده تقدّماً سرمدياً لا زمانياً؛ و الزمان بنفس امتداده الاتصالي و بجميع أجزائه المسمكن الانحلال هو إليها لابطرفه فقد مسبوق بهذا الأزل و لا شطط أن يستمى الأزل السرمدي؛ و أمّا الأزل الزماني فهو عبارة عن أزمنة في جهة الماضي إلى حيث لايتقدّمها شطرٌ من الزمان أصلاً أو شيء آخر يسعه أن يستمر أو لايبقى كوجودٍ أو عدمٍ يطاوع انطباقاً على ممتد أو طرفه بالمقارنة؛ فيعقل فيه بحسب ذلك استمراراً و لا بقاءً.

و على ذاك يقاس في معنيى الأبد إلا أنّ الزمان في جهة الأبد لايبجب أن ينتهى "إلى حيث لايلحقه تحقّقُ أشطرٍ آخر منه و أزلية الباري ـ تعالى ـ و أبديته دوامه السرمدي بالمعني المُسلَف عقد الاصطلاحِ عليه؛ فهذا سبيل نضج الفلسفة اليرنانية لتستوى حكمة يمانية ؟.

#### قتصاص

المتهوّسون بالقِدَم يجعلون الأزل مقداراً من الزمان في الماضي لا بداية له أصلاً و الأبد مقداراً منه في المستقبل لا ينتهي إلى حيث لا يستمرّ بعده؛ و الأزلية حقيقتها استمرار الشيء في الأزمنة المقدّرة بعيث لا يكون له أوّل و الأبدية استمراره في الآتية من الأزمنة بحيث لا يقف عند حدّ و السرمدية كون الشيء غير منقطع الأوّل و الآخر.

و ربّما يطلق عندهم الأزلية على كون الشيء لا أوّل لوجوده و لايتملّق وجوده بالزمان، كما في المفارقات و الأبدية على نظيره.

١. س: لاشطط سمّى. ٢. س: أو. ٢٠ ن: يجب أن لاينتهى. ٢. ن: تحققه. ٥. ش: دوام. 5. ن: إيمانية.

و ربّما يقتصر فيهما على الأخير؛ فيستعمل كلّ من الأزليات و الأبديات حيث تستعمل أخريهما. [٧٩٣]

قال الشيخ الرئيس في التعليقات بعد ذكر الصفات الإضافية للسمبدأ الأوّل ـ تعالى ــ: «و أيضاً له صفات عدمية \_ أعنى لاصفتية \_ كالوحدة؛ فإنّ معناها أنسه موجود لاشريك له أو لاجزء له؛ و إذا قيل: «أزلي» أي أنه لا أوّل لوجوده؛ فإنّا انسلب عنه الحدوث أو وجوداً متعلّقاً بالزمان؛ و هذه السلوب و الإضافات لاتتكثر ٢ بها الذات؛ فإنّ الإضافة معنى عقلي لا وجود له في ذات الشيء؛ و النفي و السلب معانٍ عدمية، بل رفع الصفات عن الشيء ولكن لمّـا كـان لمـثل هـذه السلوب ألفاظ محصّلة، و قد يكون ألفاظ غير محصّلة و وجودية، بل سلبية؛ و قد يكون ألفاظ غير محصّلة و وجودية، بل سلبية؛ و قد يكون ألفاظ غير محصّلة و وجودية، بل سلبية؛ و قد يكون ألفاظ غير

و أمّا المتكلّمون فإنّهم إلّا شرذمة من المنتمين إليهم يتوهّمون أنّ بين وجـود المُبدأ ـ تعالى ـ و بين حدوث العالم عدماً للعالم مستمرًاً لا إلى نهاية؛ فيتخيّلون بحسبه أزمنة موهومة غير متناهية يعبّرون عنها بالأزل؛ و هل ذلك إلّا من خداج النحيزة [۲۵۵] و فساد الغريزة و عقوق العقل و إطاعة الوهم؟!

#### حكاية فيها دراية

اختلفت<sup>6</sup> كلمة الأشعري و الكعبي و طائفة من قوميهما في إثبات البقاء على أنّه معنى زائد على نفس الوجود الواقع في الزمان الثاني في الواجب ــ تعالى ــو في

١. س، ش، ن: فانه. ٢. ش: لايتكثر.

٢. ن: الفاظ محصّلة و معانيها غير محصّلة.

ع. س: اختلف.

٣. ن: . مثل الوحدة... محصّلة.

۵ ش: الغريزة عقود.

الممكنات جميعاً أو نفيه في الواجب ـ تعالى ـ فقط أو و ا في الممكنات أيضاً و صاحب المحصّل ارتضى الأخير؛ و شيء ممّا أوردوه لايسرجع إلى تحصيلٍ يستحسن القول فيه على تفصيل ".

و الحقّ ما حققه خاتم الحكماء المحققين في نفد المحصّل حيث قبال وفيق أسلوب الحكمة: «و التحقيق فيه أنّ البقاء مقارنة الوجود لأكثر من زمان واحد بعد الزمان الأوّل؛ و ذلك لا يعقل في ما لا يكون زمانياً؛ و اعتبر الحكم بكون الكلل أعظم من جزئه؛ فإنّه لا يمكن أن يقال إنّه واقع في زمان أو في جميع الأزمنة، كما لا يقال أبّة واقع في زمان الحكم كذلك فما يتوقّف عليه الحكم كالتصوّرات أولى بأن يكون كذلك؛ و علّة الزمان لا تكون زمانياً؛ فكف مبدأ الكلر؟!

فإذن اتّصافه بالبقاء نوع من التشبيه بالزمانيات؛ و أمّا كون البقاء باقياً أو غير باقٍ: فإن كان باقياً فبقاؤه إمّا بذاته أو بغير ذاته؛ فحكمه حكم الأُمور الاعتبارية التي توجد في العقل و تنقطع عند عدم الاعتبار.

و قال الشيخ الغزالي في شرح الأسماء الخسنى: «الباقي هو المسوجود الواجب وجوده بذاته ولكنّه إذا أضيف في الذهن إلى الاستقبال سمّي باقياً و إذا أضيف إلى ماضٍ سمّي قديماً والباقي المطلق هو الذي لاينتهي تقدير وجوده في الاستقبال إلى أخر و يعبّر عنه بأنّه أبدي؛ و القديم المطلق هو الذي لاينتهي تمادي وجوده في الماضي إلى أوّل و يعبّر عنه بأنّه أزلي.

و قولك: «واجب الوجود بذاته» متضمّن لجميع ذلك و إنّـما هـذه الأسـامي بحسب إضافة هذا الوجود في الذهن إلى الماضي و المستقبل و إنّما تدخل فـي

۱. ش: ـ و. ۲. ش: ـ پستحسن، ۳. ش: تحصيل.

۴. ن: \_ إنّه واقع... لايقال.

الماضي و المستقبل المتغيّرات الاتهما عبارتان عن الزمان و لا يدخل في الزمان إلاّ التغيّر و الحركة؛ إذ الحركة بذاتها تنقسم إلى ماضٍ و مستقبل، و المتغيّر يدخل في الزمان بواسطة التغيّر؛ فما جلّ عن التغيّر و الحركة فليس فيه ماضٍ و مستقبل؛ فلا ينفصل فيه القِدّم عن البقاء، بل الماضي و المستقبل إنّما يكون لنا إذا مضى علينا أو فينا أمور و سيتجدّد أمور؛ و لابدّ من أمورٍ تحدث شيئاً بعد شيءٍ حتى ينقسم إلى ماضٍ قد انعدم و إلى حاضر و إلى ما يتوقّع تجدّده من بعد؛ فحيث لا تجدّد و لا لنقضاء فلا زمان؛ و كيف لا و الحقّ - تعالى - قبل الزمان و حيث خلق الزمان لم يتغيّر من ذاته شيء و قبل خلق الزمان لم يكن للزمان عليه جريان و بقى بعد خلق الزمان على ما كان عليه.

و لقد أبعد مَن قال: «البقاء صفة زائدة على ذات الباقي» و أبعد منه مَن قــال: «القِدَم وصف زائد على ذات القديم» و ناهيك برهاناً على فساده ما لزمــه مــن الخبط فى بقاء البقاء و بقاء الصفات و قدم القدم و قدم الصفات» انتهىٰ.

و لقد أصاب في أخذ هذا الأصل من الفلاسفة لكنّه خبط في جعل الحركة بذاتها منقسمةً " إلى الماضي و المستقبل؛ فإنّ ذلك إنّما هو من جهة الزمان كما سلف تحقيقه و لم يحصّل معنى قبلية الحقّ بالنسبة إلى الزمان على أصلٍ حِكميّ يوثق بأن يبنى عليه.

# إشراقٌ عقليٌّ

كيف يكون البارى \_ تعالى \_ زمانياً و هو مُحدِث الزمان و مُبدِعه، بل موجد ما هو محدث الزمان؟! و محدث الشيء لايكون مشمولاً له فضلاً عمّن يوجد محدثه؛ و

س: د المتغيران.
 ۳. ش: د المتغير ينحل... مستقبل.

۳. س، ش: منفسم.

هذا المعنى ممّا نبّه عليه معلّم الفلسفة المشّائية أرسطوطاليس في كتاب السماء و المالم و في غيره من الكتب الطبيعية و الإلهية حيث بيّن أنّ الزمان إنّما هو عــدد حركة الفلك و هو يحدث عنه و ما يحدث عن الشيء لايشمله.

فإذن الباري ـ تعالى ـ خارج عن الزمانيات و أرفع مـن أن ا تـجرى عـليه أحكامها.

#### استيناس

أليس لهذا الأصل الحِكميّ ' \_أعني أنّ الباري تعالى أعلىٰ من أن يوصف بالبقاء، بل هو محيط بالبقاء على أن يكون الأكوان الزمانية منه كنحو الظلّ من ذي الظلّ. بل ما هناك أرفع و أشدٌ مرّات متضاعفة اللانهاية \_ أشباه و أتراب في مراتب الحكمة، كما بقال:

إنّ ذات المبدأ الأوّل \_ تعالى \_ أعلىٰ من أن يوصف بالتمامية، بل هـ و فـ وق التمام.

و إنَّه تعالى أعلىٰ من أن يوصف بالاختيار فضلاً عن الإيجاب.

و إنّ علمه \_جلّ ذكره \_أجلّ من أن يوصف بالصدق.

و إنّما هو الحقّ بمعنى أنّه نفس الواقع لا المطابق للواقع على ما ذكره السعلّم أرسطوطاليس في خواتيم كتاب أثولوجيا.

و من هناك يُعلم الحال في المراتب العالية على الزمان من المفارقات أيضاً و هذه المعانى مضمون عنها بالبسط في كلامنا من ذي قبل.

ثمّ إنّ الأمر في كلّ ما نصف به المبدأ \_ تعالى \_ من الصفات الحقيقية يشبه أن

١. ش: ـ أن.

يكون كما قيل في البقاء؛ فإنّ كلّ ما يعقل لنا من تلك الصفات طبيعة إمكانية يتقدّس عنها جناب قُدسِ الأوّل ـ تعالى ـ و ما في عالم الربوبية حـقيقة قـائمة بالذات مجهولة الكُنه واجبة الوجود لا سبيل للعقول إلى اكتناهها؛ فما مثلنا افي توصيف الربّ بالأشرف من من طرفي التقابل ظنّاً منّا أنّ الكمال مقصور على ذلك إلاّ مَثَل البعوضة إذا توهّمت أنّ الكامل ليس إلاّ مَن له جناح؛ فأشبتت للمبارى ـ حنالي. ـ جناحاً.

و هذه حكمة إلهية نطق بها سيّدنا و مولانا محمّد بـن عـليّ البـاقر ـعـليهما صلوات اللّه و تسليماتهـ حيث قال: «هل يسمّى عـالماً إلّا لاَنّـه وهب العـلم المعلماء و القدرة للقادرين و كلّ ما ميّزتموه بأوهامكم في أدقّ معانيه مـخلوق المصنوع مثلكم، مردود إليكم» [۲۹۶] و الباري واهب الحياة و مقدّر الموت؛ و لعلّ النمل الصغار تتوهّم أن لله تعالى زبانيتين فإنهما كمالها و تـتصوّر أنّ عـدمهما نقصان لمن لاتكونان له: هكذا حال العقلاء في ما يصفون اللّه ـتعالى ـبه في ما أحسب و إلى اللّه المفزع؛ فتبصّر أنّك إذن لمن المهتدين.

## تبصيرُ تنبيهيُّ

كأنّك إذن تنبّهتَ أنّ ما أشير إلى التنزيه عنه في كريم التنزيل بقوله \_عزّ من قائل \_
: ﴿سَبْحَانَ رَبّك رَبّ العِزَّةِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ [٢٩٧] هو ما يصفه به الواصفون من المؤمنين حسب ما أدركه الحكماء الراسخون فضلاً عمّا يقول الظالمون من المشركين على ما وقف عنده القشريون؛ فسبحانه سبحانه تلاشي الكلّ في

٣. ن: انه.

١. ش: مثالنا. ٢. ش: بالاشراق.

۴. ن: ـ مخلوقٍ. ۵ س: زبانيين. ۶. ش: ـ به.

٧. س: + و جلَّ.

جبروته و تفاشي الرُضاض في العقول من رَهَبوته \. أشهد أنَّ كلَّ مفهوم أو موجود معقول أو محسوس من لدن عرشه العظيم إلى قرار أرضيه باطل ماخلا وجمهه الكريم.

## ضابط تفصيلي

فإذن لا يجوز أن يطلق عليه \_ تعالى \_ إسم على سبيل التوصيف إلا إذا صع اتصافه \_ تعالى \_ بمفهومه و لما كانت أسماؤه توقيفية فلا يجوز أيضاً أن يطلق عليه لفظ تسمية إلا أن يكون قد سبق ورود اذن بذلك من قبّل شارع و سانٍ: فأسماؤه \_ تعالى \_ منها ما يصح إطلاقه عليه تسمية و توصيفاً معاً ٢، كالعالم و القادر؛ و منها ما إنّما يجوز إطلاقه تسمية فقط لا توصيفاً، كالباقي و الدائم إذا اشتق من الدوام الزماني؛ و منها ما لا يجوز ذلك إلا توصيفاً لا تسمية، كواجب الوجود و مرادفات أسمائه الحسنى من ساير اللغات، مثل: خداى و تنكرى و دانا و توانا؛ و الله عليم بعقائق أسمائه الحسنى و صفاته العليا.

## تمهيدٌ تذكيريُّ [۲۹۸]

أُ لستَ قد تعرّفتَ أنَّ الزمان بجميع أجزائه من أزله إلى أبده موجود واحد شخصي بهويّته الامتدادية على ما أُسّستُه محصّلةُ الفلاسفة و أذعنت بـــ للطائفةُ مــن متفلسفتهم: و هو الذي يأذن به الحقّ المنضح <sup>0</sup> للحكمة؟!

و وجوده على امتداده الاتّصالي إنّما هو في وعاء الدهــر، وكـذلك الحــركة القطعية التي هو مقدار لها موجودة في شخص مجموع الزمان على سبيل الانطباق

۱. ش: رصبونه. ۲. ن: ــ معاً. ۲. ن: أشسه. ۲. ش: ــ به. ۵. ش: النضج.

عليه؛ وهي بذلك تفارق مقدارها \_أعني الزمان \_فإنّه موجود في نفسه لا في زمان آخر أو في حدٍّ من حدوده؛ وهي اذات المقدار [۲۹۹] \_أعني الحركة موجودة في الزمان \_و هذاكما أنّ المتمكّن موجود في المكان و المكان موجود في نفسه لا في مكان آخر و لا في حدّ من حدوده؛ و لكلّ من ذينك المعتدّين في الأعيان راسماً بسيطاً و الراسمان هما الآن السيّال و الحركة التوسّطية البسيطة المنطبقة عليه.

فهل تذعن السمة التي هناك كوناً في الوسط مستمرّ الذات غير مستقرّ النسبة إلى حدود المسافة و تقطع بذلك تلك المسافة في الأعيان لا عملى سبيل قسطوع منفصلة. ثمّ ليس هناك قطع للمسافة متّصل منطبق عليها؟ فإذن أنت لَمِن هَمَجِ [٣٠١] المتفلسفين.

ثمّ إنّهما كما يرسمان ذنيك الممتدّين في الأعيان يرسمانهما في الأذهان أيضاً تدريجاً و لكنّهما يتحقّقان هناك على قرار الذات و اجتماع الأجزاء بحسب البقاء دون الحدوث و لاكذلك في الأعيان.

هذا ما استقرّت عليه آراء الأقدمين حتّى الشيخ الرئيس و مَن تأسّى به مـن المحصّلين؛ و أمّا القاصرون عن سلوك سبيل التحصيل كعامّة المـتأخّرين فـإنّهم يقتصرون في الحركة القطعية و مقدارها من الزمان على الوجود في الأذهان.

#### استبصار

اً ليس إذا لم تتحقّق الحركة القطعية في الأعيان أصلاً يكون المتحرّك ليس يــنال بحركته شيئاً من المسافة المتّصلة في شيء من زمان الحركة <sup>6</sup>أصــلاً؟! ضــرورةً

انطباقها على الحركة المعدومة المنطبقة على الزمان المعدوم؛ فلم يصدق أنّه نال مسافةً مّا المتصلة على زمانٍ مّا المتصل بحركةٍ مّا المتصلة من بل هو يتوسط أبداً بين حدود المسافة لا على أن يقطع شيئاً من أجزائها في الأعيان قطعاً متصلاً أو قطوعاً منفصلةً. نعم يرتسم في الخيال من ذلك التوسط متصل فيكون قد مرّ في الأعيان على متصل و يكون لم ينله بقطعةٍ متصلاً. فهل يسع عقلك أن تصدّق فيه وهماً؟

# ظلمةُ وهم و إلاحةُ إزاحةٍ \*

كأنّك تتوهم أنّه لا يعقل حصول الشيء الواحد في نفسه على سبيل التدريج؛ لأنّ الحاصل في الجزء الأوّل من الزمان لابدّ و أن يكون مغايراً لما يحصل في الجزء الثاني منه، لامتناع أن يكون الموجود عين المعدوم؛ فتكون هناك أشياء متغايرة غير صالحة للانقسام متعاقبة لا يتّصل بعضها ببعض اتّصالاً حقيقياً. لاستحالة اتّصال الموجود بالمعدوم كذلك؛ وكلّ واحد منها حاصل دفعةً لا تدريجاً.

فهذا الشك قد عرض لبعض أهل التهويل و التهويش من متقدّمة الفلاسفة؛ فتشبّث به أفضل الدين الفيلاني و افتتن عليه مثير فتنة التشكيك في المساحث المشرفية. ثمّ تفصّى انتهاجاً لطريقة بهمنيار في الشحصيل بالتزام أنه لايسوجد من الحركة في الأعيان إلا التوسطية البسيطة و أمّا القطعية المتّصلة فلاتتحقّق إلا في الذهن. قال: «فهذا ما عندي في هذا الموضع المشكل القسِسر؛ و المستأخّرون أزاغهم ذلك عن الحقّ فتوغّلوا في الزيغ أمد الغاية. أو لم تستغرب أنهم كيف و لِمَ المينفظنوا انتهاض الشبهة عليهم أيضاً حيث يعترفون بحدوث ارتسامها في الذهن المينفظنوا انتهاض الشبهة عليهم أيضاً حيث يعترفون بحدوث ارتسامها في الذهن

١، ش: ١٠ ما. ٢. ن: ١٠ ما.

٩. ش: ازاحة الاحة ظلمة وهم. ٥. ش: ـ لأنّ. ع. .
 ٧. ش: ـ عليه. ٨. ش: هذا. ٩. س: ـ ماد.

١٠. ش: - لم.

على التدريج؟! فهل للتشكيك اختصاص بأحد الوجودين أو يسع مطلق حصول الشيء الواحداني تدريجاً؟

فإذن يشبه أن يكون ما يزاح به عن المقامين هو أنّ وجود الشيء بتمامه في الآن أخصّ من وجوده بتمامه مطلقاً؛ فإنّ ذلك قد يكون في الزمان لا في آن؛ و وحدة الشيء لاتأبى ذلك أصلاً؛ و التدرّج في الحدوث لاينافي وجود الشيء المتّصل الواحد في نفسه بتمامه في مجموع الزمان الذي هو أيضاً متصل واحد شخصي، بل إنّما ينفى وجوده بهويّته الامتدادية في آنٍ أو في شيءٍ من أبعاض ذلك الزمان المنطبق عليه؛ و لا استيجاب لكلّ حادث أن يكون لحدوثه بتمامه ابتداء الخير منقسم على أن يختص وجوده بهويّته الامتدادية لو كانت له ذلك بآنٍ يتحقق فيه.»

قال الشيخ في طبعبات الشفاه: «المتصل لا أجزاء له بالفعل بل يعرض أن تتجزّء الأسباب و ٢ تقسم المسافة؛ فتجعلها بالفعل مسافات على أحد أنواع القسمة و ما بين حدود تلك أيضاً مسافات لايشتمل عليها آن و حركة على النحو الذي قلنا إنّه تكون في آن، بل الحركة التي على نحو القطع و يكون الزمان مطابقاً لها و لايكون المعنى الذي ستيناه آناً هو متكثّر فيها بالفعل؛ لأنّ ذلك لايتكثّر بالفعل إلّا بتكثّر المسافة بالفعل و إذا لم يكن متكثراً بالفعل و كانت الحركة على الموضوع الواحد المسافة حقاً موجودة و لم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة بالعدد.»

و قال بهمنيار في النحصيل بعد ما حسبه إيطالاً للتشكيك: «و الحركة الفـلكية بالمعنى الذي تحقّقته ـأعني ما يكون بين ماضٍ و مستقبلٍ ـ واحدة باقية فيه أبدأ ما تحرّك: و أمّا الذي بمعنى القطع فيشبه أن يكون وحدته بالفرض <sup>١</sup>؛ لأنّ كلّ دورة إنّما يتجدّد بالفرض.» [٣٠٣]

و بالجملة: فإنَّ وحدة الحركة مثل وحدة المسافة؛ أعنى وحدة الاتَّصال.

#### تسديد

فأنت إذن لست تزاغ عن الحقّ بما يوهمه ظاهرُ كلام الشيخ من أنَّ الحركة إسم لمعنيّين:

الأوّل: الأمر المتّصل المعقول للمتحرّك من المبدأ إلى المنتهى: و ذلك ممّا لا حصول له في الأعيان؛ لأنّ المتحرّك مادام لم يصل إلى المنتهى فالحركة لم توجد بتمامها و إذا وصل فقد انقطع و بطل؛ فإذن لا وجود له في الأعيان، بل في الذهن؛ و ذلك لأنّ للمتحرّك أنسبة إلى المكان الذي تركه و ألى المكان الذي أدركه؛ فإذا ارتسمت صورة كونه في المكان الأوّل في الخيال ثمّ قبل زوالها عن الخيال؛ ارتسمت صورة كونه في المكان التاني فقد اجتمعت الصورتان في الخيال؛ فحينئذ يشعر الذهن بالصورتين معاً على أنّهما شيء واحد.

الثاني: و هو الأمر الوجودي في الخارج؛ و هو كون الجسم متوسّطاً بين المبدأ و المنتهى؛ و هو حالة موجودة مستمرّة مادام الشيء يكون متحرّكاً و ليس في هذه الحالة تغيّرُ أصلاً. نعم قد يتغيّر حدود المسافة بالفرض لكن ليس كون المتحرّك متحرّكاً لانّه في حدّ معيّن من الوسط و إلّا لم يكن متحرّكاً عند خروجه منه، بل لانّه متوسّط على الصفة المذكورة؛ و تلك الحالة ثـابتة فـي جـميع حـدود ذلك

٣. ن: فإذا.

۲. س، ش، ن: ـ من.

١. ش: بالمرض،

ش: المتحرك. ٥- ش: \_إلى المكان الذي تركه و.

ع. ن: \_ الأوّل... المكان.

الوسط؛ و هذه الصورة توجد في المتحرّك في آنٍ لأنّه يصحّ أن يقال له في كلّ آنٍ يُغرض انّه في حدّ متوسّط لايكون قبله و لا بعده فيه.

و الذي يقال من أنَّ كلٌّ حركة ففي الزمان:

فإمّا أن يُعنى بالحركة الأمرُ المتّصلُ؛ فهو في الزمان و وجوده فيه على سبيل وجود الأمور الموجودة في وجود الأمور الموجودة في الماضي قد كان لها وجود في آن من الماضي و كانت حاضرة فيه و لا كذلك هذا.

و إمّا أن يُعنى بها المعني الثاني، فيكون كونه في الزمان لا على معنى أنّه يلزمه مطابقة الزمان، بل على معنى أنّه لا يخلو من حصول قطع ذلك القطع مطابق الزمان؛ فلا يخلو من حدوث زمان و لانّه ثابت في كلّ آنٍ من ذلك الزمان؛ فيكون ثابتاً في هذا الزمان بواسطة.

فقد استبان لديك أنّ ما قصد نفيه إنّما هو وجود الحركة المتّصلة في الأعيان على سبيل قرار الذات و اجتماع الأجزاء في الآن لا الوجود في مجموع زمان الحركة على وجه الانطباق كما أعلن به في خواتم كلامه على التنصيص؛ [٣٠٣] و من ثَمّ عبّر بهمنيار في التحصيل عن المقصود ثمّة بقوله: «و بان أيضاً أنّها ليست من الأمور التي تحصل بالفعل حصولاً قارّاً مستكملاً.» [٣٠٣]

و لايكاد يصع أن يراد بالوجود في مجموع الزمان على المطابقة على سبيل وجود الأمور في الماضي هو الوجود في الأذهان؛ فكيف و قد بيّن أنَّ هذه الحركة المتّصلة توجد في الذهن على سبيل قرار الذات، كـما تـوجد الأمـور فـي الآن الحاضر لا على نحو وجود الأمور في الماضي.

ثمّ قد تُلى عليك في مُسلّف الكلام أنّه ناصٌّ على وجود الزمان المــمتدّ فــي

الأعيان؛ فكيف يكون ما لايوجد في الخارج يتقدّر بالزمان الموجود في الأعيان و ينطبق عليه؟! بل الحركة عنده محلُّ الزمان الممتدُّ الموجود و علَّته؛ فالعدم كيف بكون محلًّا للموجود و علَّة له؟!

فإذن الحركة القطعية المتّصلة موجودة في الأعيان كالزمان لكن وجودها في الأعيان إنّما هو في الزمان الماضي.

و في نقد المحصّل لخاتم الحكماء [٣٠٥] «أنّ وجودها في الأعيان لايكون إلّا في الماضي أو في المستقبل؛ و أمّا الحال فهو نهاية الماضي و بداية المستقبل و ليس بزمانٍ؛ و ما ليس بزمانٍ <sup>٢</sup> لاتكون فيه حركة؛ لأنّ كلّ حركة <sup>٣</sup> في زمــان؛ و كذلك ساير الفصول المشتركة للمقادير الأخر ليست بأجزاء لها؛ إذ لوكانت الفصول المشتركة أجزاء للمقادير التي هي فصولها لكانت القسمة إلى قسمين قسمةً إلى ثلاثة أقسام و القسمة إلى ثلاثة أقسام قسمةً إلى خمسة أقسام؛ هذا خلفٌ.» [۳۰۶]

فإذن الحاضر ليس بحركةٍ و الماضي من الحركة لم يكن موجوداً فعي أن حاضرٍ. بل إنّما كان بعضه بالقياس إلى آنِ <sup>†</sup> قبل الحال<sup>٥</sup> مستقبلاً و بعضه ماضياً و صار في الحال كلُّه ماضياً؛ و هكذا في المستقبل و في الآن الواصل بين الماضي و المستقبل لايمكن أن يتحرّك؛ فإنّ الحركة إنّما تقع في زمــان و ليس شــيء مــن الزمان بحاضر؛ لأنّه غير قارّ الذات.

## تأييد

أ لم يقل الشيخ (٣٠٧] في المقالة التانية <sup>ع</sup> في طبيعيات النجاة: «فالحركة وجودها في

٢. س: + و ما ليس بزمان؛ ن: - ما ليس بزمان. ١. ش: محصّل، ٥. هامش ون»: الحاضر.

۴. ش: آخر. ٣. ش: لأن الحوكة.

ع. س: الثالثة.

زمان بين القوّة المعضة و الفعل المعض؛ و ليست من الأمور التي تعصل بالفعل حصولاً قارًا مستكملاً» [٢٠٨] و ليس يعنى بذلك وجودها في الأذهان؛ كيف و الحركة ممّا يعصل بالفعل في الذهن حصولاً قارًا مستكملاً؟! و لا بالحركة معناها التوسّطية؛ إذ هي أمر بسيط يعصل بتمامه بعد نهاية زمان السكون؛ و لا يعقل لذلك التوسّط أجزاء؛ فلا يصح العكم بأنّه من الأمور الغير القارّة إلاّ من جهة أحواله و نسبه؛ و نظر الشيخ في أصل الوجود و أنّه ليس حصولاً قارًا؛ و لذلك قال هناك بعد شطرٍ من الكلام: «فالحركة هي ما يتصوّر من حال الجسم لخروجه عن هيئة قارّة يسيراً يسيراً و هو خروج من القوّة إلى الفعل ممتدًا لادفعةً.» فتدبّر عساك تسراك من المستبصرين.

#### تكملة

الزمان الممتد و الحركة المتصلة كما يوجدان في الأعيان كذلك يرتسمان في الأذهان من راسمهما المتحققين أمن حيث ثبات تحققهما و اختلاف نسبتهما إلى حدود المسافة و ما يرتسم منهما في الذهن قارّ الذات بحسب الوجود البقائي هناك؛ و أمّا حدوث الارتسام في الذهن فعلى التدريج في مجموع الزمان الممتد الموجود في الأعيان المطابق لذلك المرتسم في الذهن؛ و أمّا في أيّ آنٍ من الآنات فلايرتسم من ذلك المرتسم جزء أصلاً؛ إذ كلّ من أجزائه زمان أو حركة؛ فكيف يطابق الآن؟ بل الآن إنّما يطابق طرف ذلك المرتسم الذي هو آن أيضاً أو حدة من حدود الحركة المتصلة.

فإذن الزمان الممتدّ موجود في الأعيان و مرتسم في الأوهام أيضاً من الآن

۱. ن: ـ و ليس يعنى... مستكملاً.

٢. ش: ـ الغير.

٣. س: راسميها؛ ش: راسميهما. ٢٠ ش: المحققين.

السيّال و كذلك الحركة القطعية المتقدّرة به من الحركة التوسّطية؛ فاتّغِذ ذلك مطيّاً يعوزك امتطاۋه فى ما أنيلك إيّاه بالأسفار العقلية من الأفكار العرشية.

#### تسجيل

أ ليس مجرّد عدم الاجتماع بحسب الحدوث إذا لم يكن هناك تعاقبٌ في البقاء ممّا لايحقّق معنى كون الشيء غير قارٌ الذات؟!

أ فليس هذا المعنى يتحقّق في المقادير القارّة عندهم كــالجسم التــعليمي إذا تحقّقت حركة في الكمّ، كما في النموّ، بل في التخلخل و التكــاثف العــقيقيّين و لايُفضى ذلك إلى الخروج عن قرار الذات؟!

فالمرتسم من الزمان أو الحركة في الذهن من حيث كونه تدريجي الحدوث فقط على معنى أنَّ أجزائه المفروضة متعاقبة في ذلك الارتسام الذي هــو نــحو وجودها ثمّ هى توجد باقيةً معاً هناك ممّا لايصحّ أن يعدّ في ما ليس قارّ الذات.

فلو لم يكن الأمر على سبيل ما حصّلناه من وجود الممتدّ المتّصل منهما في الأعيان لا على جهة قرار الذات لم يكد يصحّ الحكم منهم [٣٠٩] بوجود العرض الغير القارّ و لا الإصرار في الإنكار عليهم في ذلك لخصمائهم.

#### نكتة

الراسم لهما في الذهن إنّما هو التوسّط المذكور و الآن السيّال بحسب وجودهما في الأعيان مستمرّين غير مستقرّى النسبة اللي حدود المسافة على ما حصّله معقّقوهم لا بحسب إدراكنا لهما كذلك، كما ربّما يذهب إليه بعض الأوهام؛ و

١. ش، ن: + الوجود.

٢. س: النسب. ٢. س: + كمّاً.

كذلك الأمر في رسم القطر النازل خطاً مستقيماً في الحسّ المشــترك و النــقطة الدايرة بسرعةٍ خطاً مستديراً؛ فالمشاهد هو الخطّ المستقيم و الخطّ المستدير لا القطر و النقطة و هما اراسماهما من جهة الوجود في الأعيان مع تبدّل الأمكنة و الأيون و السموت.

ثمّ كما يكون ذلك الارتسام في الأوهام الخيالية ٢ فكذلك يكون في النفوس المنطبعة الفلكية أيضاً ٣. فيرتسم فيها الزمان و حركة معدّل النهار التي هي ٢ محلّه من حيث كون الراسمين في الأعيان على الجهة المذكورة.

# إنارةً تبصيريةً

أليس إذا تحقّق لديك أنّ الزمان على أصول الفلسفة في بهويّته الامتدادية من الأزل إلى الأبد واحدٌ شخصيٌّ موجود في وعاء الدهر لا تكثّر فيه <sup>4</sup> إلّا بحسب ما يعرض له من الانفصال في الأوهام لأسبابٍ مؤدّيةٍ إلى انقسامات وهمية؛ ولا ينثلم ذلك في وحدانيته و شخصيته في نفسه بحسب الأعيان؛ وكذلك الحركة؟!

ثم إذا فرضت فيهما أجزاء كانت هي متعاقبة التحقّق حدوثاً و بقائاً باعتبار وجوداتها في أنفسها بالنسبة إلى ما في أفق الزمانيات و بقياس بعض تلك الأجزاء إلى بعض و من جهة نسبتها إلى الآن؛ و أمّا بحسب النبوت الرابطي؛ أعني وجودها لمبدأها و حضورها عنده؛ و بالجملة بالنسبة إلى المرتفع عن كورة الزمانية، بل باعتبار الوجود في نفسه في وعاء الدهر فلا تعاقب بينها أصلاً و لا بين الزمانيات مطلقاً، بل هي سواسية الاقدام في الحضور و التحقّق بحسب ذلك

١. س، ن: هم. ٢. ش: الأذهان الخالية. ٣. ن: ـ أيضاً. ٣. س: ــ هي. ۵. ش: الفلاسفة. 9. س: + نيه.

الاعتبار.

استشعرتَ أنّ الموجود الغير القارّ إنّما يكون له وصفٌ عدمٍ قرار الذات حدوثاً و بقائاً بحسب الوقوع في الأفق الزماني.

و أمّا بالقياس إلى عرش وعاء الدهر و بالنسبة إلى المراتب المستعالية عن الزمان لإحاطتها به فهو قارّ الذات على وصف اجتماع الأجزاء المفروضة في الحضور و التحقّق؛ وكذلك حال المرتسم في المشاعر من الطبيعة الفير القارّة يرسم راسمها بالقياس إلى تلك الجنبة الرفيعة القدسية.

و أمّا بالنسبة إلى ما يقع في قطر الزمان فإنّما يتّصف بعدم قرار الذات من جهة الحدوث فقط دون البقاء.

فإذن قولهم: «ما يتجدّد من الزمان إنّما يوجد على سبيل وجود الأمور في الماضي» يُعنى به أنه إنّما يتم وجوده و يبقى في وعاء الدهر فقط؛ و ما يوصف من غير الزمان بالمُضيّ فإنّما يقصد أنّه يوجد في شطرٍ مخصوصٍ أو حدٍّ معيّنٍ من الزمان مَضَىٰ و الماضي بذاته إنّما هو زمان و أمّا الحركة و غيرها فإنّما يتّصف بالمُضيّ بمقارنة الزمان لا بالذات، كما أسلفناه؛ و قد صرّح بذلك في طبعبات الشفاء و غيره و قال في إلهيات الشفاء: «الماضي إمّا بذاته و هو الزمان و إمّا بالزمان و هو الحركة و ما فيها و ما معها.»

# تنظيرُ استشهاديُّ

أسمعت هم يقولون: «إن للمنتسب إلى الزمان أسوةٌ في الأحكام بالمنتسب إلى
 المكان»؟ فاغتبر في الحكم بأن الزمان قار الذات باعتبار وعاء الدهر غير قار

الذات باعتبار أفق وجوده الذي هو وعاء الزمانيات من أنّ الجسم المتصل يعدّ قارّ الذات من حيث تجتمع أجزاؤه بحسب الوجود في وعاء الزمان أو الآن و إن لم تكن مجتمعة باعتبار نسبة الوجود إلى وعاء المكان بحيث تجتمع في حدّ واحد من حدوده.

أ فليست أجزاء الجسم المتمكن إذا كانت تدرك أنفسها و أمكنتها كانت تزعم أنّ أمكنتها غير قارّة الذات من حيث إنّ أجزاء المكان غير مجتمعة التحقّق بالنسبة إلى شيء من أجزاء المتمكّن؟

فالزمان سبيله بحسب وجوده في نفسه الا في مكان.

و الحركة القطعية بما فيها أو معها من الأُمور الزمانية بـحسب وجـودها فـي مجموع زمانٍ مّا لا في شيء من أجزائه أو ٢ حدوده كالمتمكّن بحسب الوجود في مجموع المكان لا في جزء منه أو حدٍّ من حدوده.

و الآنات بما يختص بها من الآنيات كحدود المكان بالنسبة إلى حدود المتمكّن.

# إشارةً ملكوتيةً

أ ليس ما يكون حالاً أو مستقبلاً من الزمان بالنسبة إلينا ربّما يكون ماضياً بالنسبة إلى من سيوجد و الماضي بالنسبة إلينا مستقبلاً بالنسبة إلى بعض من قبلنا؟! فلا ثقة بالحكم على الزمان الماضي بالعدم على الإطلاق، بل بالإضافة فقط؛ لأنّه مختلف بالقياس إلى الأشخاص الزمانية؛ و المحيط بأفق الكلّ لايحكم على شيء منها بالعدم، بل باختصاص الوجود بحدٍ معيّنٍ؛ فليس يعرض لشيءٍ من الأمور

١. س.، ن: + في وعاء الدهر لا في زمان سبيل المكان بحسب وجوده في نفسه. ٢. ن: ر.

المتعاقبة المخرجة من الليس إلى الأيس بتأثير جاعلها عدمٌ في وعاء الدهـر و بالنسبة إلى المبدأ، بل إنّما اختصاص لكلّ من الحوادث الزمانية بجزءٍ من أجزاء الزمان أو حدٍّ من حدوده.

فإذن العدم إنّما يرجع إلى غيبوية زماني عن زماني أو عدم تحقّي ما هو مختصّ بحدٍ من حدود الامتداد في حدّ آخر؛ و العدم الطاري في ما يعرضه انقطاعُ الوجود مرجعه إلى عدم تحقّق الوجود في زمان ذلك العدم؛ وهو عدم أزليٌ مستندٌ إلى عدم علّة الوجود في ذلك الجزء من الزمان لا إلى رفع الوجود عن زمان الوجود؛ فيشتمل على التناقض؛ فالوجود المتحقّق لا يرتفع قطعاً، بل إنّما لا يتحقّق فيضان الوجود عن الجاعل في ما بعد و بينهما فرقان مبين.

## كلمةُ عقليةُ

لملك إذن تفقه سرّ قولهم: «القضية المطلقة العائمة إمّا صادقة أزلاً و أبداً و إمّا كاذبة غير متحقّقة الحكم دائماً» على تقدير أن يصار إلى جعل الإطلاق العامّ في القضية مقابل التوجيه تقابل العدم و الملكة؛ فيكون عنواناً لعدم ملاحظة شيء من الجهات لا تقييداً لجهة م تما هي الإطلاق؛ وهو مسلك الشيخ الرئيس و من يضاهيه اتّباعاً لما أخذه ثامسطيوس من كلام المعلم أرسطاطاليس و يشبه أن يكون هو التحقية..

و ربّما تعدّ العطلقة في العوجّهات توسّعاً كما تعدّ السالبة في الحمليات؛ فلايوثق بما يقال في دوام صدقها مع الذهول عن ذلك الأصل؛ و لقد تحقّق أيضاً لديك ممّا ٢ تأسّس من قبل أنّ مفاد المطلقة العامّة الفعلية؛ والدائمة إنّما هو التحقّق

۱. شر: إلى. ۲. س: بجهة. ۳. ش: ارسطوطاليس. ۲. س: في ما.

في أحد الأزمنة و في الجميع الأوقات في الموضوعات الزمانية لا في نـفس الزمان و لا في ما يرتفع عنه.

# نقاوةً عرشيةً

فإذن تحقّق لديك أنّ ما لايتعدّى طور الحقّ في تحقيق علم المبدأ الأوّل ـ تعالى ـ يشبه أن يكون هو ما ذهبت إليه محقّقة الأوائل من الفلاسفة و محصّلة القدماء من الحكماء حسب ما تُلى عليك مفصّلاً.

و تلخيصه: أنَّ علمه ـ تعالى ـ بحسب الأخيرة من المراتب التفصيلية بـجميع المعلولات من الموجودات العينية و الصور الإدراكية للأذهان ٢ هو عين وجمود تلك المعلولات في الأعيان وعين صور تلك المدركات في الأذهان؛ فكلِّ موجود عينيَّ شخصي بحسب وجوده العيني إذا اعتبر ذلك وجوداً له في نفسه معلوم و بحسب ذلك الوجود بعينه إذا اعتبر أنَّه وجود رابطي له؛ أعنى بذلك أن يلحظ أنَّه بعينه وجود ذلك الموجود لبارثه المجرّد؛ أي حضوره عنده صورة أعلمية حضورية لبارئه ــ تعالى ــو كذلك الصورة الإدراكية باعتبار وجودها في نفسها<sup>٥</sup> في الذهن<sup>ع</sup> معلومة و باعتبار أنَّ ذلك بعينه وجود رابطي لها ً للمبدأ الأوَّل تعالى؛ أى حضور لها عنده صورة علمية حضورية له تعالى.

فجميع معلوماته تفيض عنه منكشفةً عليه؛ و فيضانها عنه بـعينه مـعلوميتها و معقوليتها^ له؛ [٣١٠] و علمه بكلُّ موجود كلَّى أو شخصي علم به من طريق العلم بأسبابه المؤدّية إليه و هذا علم تعقّلي و إن كان بـالجزئي بـجزئيته و شـخصيته؛

٢. س: الأذهان. ٣. ش: \_ عيني. ۱. ش: ـ في. ع. ش: الدمر.

۵. س: أنفسها. ٢. س: - صورة.

٨ ش: معلوليتها. ٧. ش: ـ لها.

فمعلوماته بأسرها متربّبة في علمه \_ تعالى \_ من تلك الجهة التربّب السببي و المسببي؛ و أمّا التربّب التعاقبي [٢١٦] بين الحوادث الزمانية المتماقبة من جهة تعاقب الأجزاء المفروضة للزمان و الحركة؛ فلايكون بالنسبة إليه و بالقياس إلى علمه قطعاً، بل إنّما يجري ذلك بين تلك الأجزاء بما يختص بها من الحوادث الزمانية باعتبار وجوداتها في حدود أنفسها و بقياس بعضها إلى بعض في وعاء الوجود الزماني؛ و هي بذلك الاعتبار معلومات لا باعتبار وجودها لمبدئها و حضورها عنده و هي بذلك الاعتبار علوم و صور علمية و إن كان وجودها لمبدئها - أعني حضورها عنده \_ هو بعينه وجوداتها في حدود أنفسها؛ فإهمال للاعتبارات أفق اختلال الحكمة. نعم هو يعلم تعاقب تملك المتعاقبات بعضها بالقياس إلى بعض و ما يتخلّل بينها من الأزمنة على ما هي عليه؛ و العلم بالزمانيات على هذا السبيل علم تعقليً متعالٍ عن شوائب التغيّرات اللازمة للمعلوم الزمانية.

فإذن علمه ـ تعالى ـ بجميع الجـزئيات الشـخصية و المـتشخّصات الزمـانية بهويّاتها و شخصياتها علم عقلي (٣١٣] على نحو ما يحكى عنه الإدراك التعقّلي للمعقولات الكلّية الغير المتغيّرة من سبيلين. (٣١٣]

و نعم ما عبر به عن المقصود قول بهمنيار في التحصيل: «كونه واجب الوجود بذاته هو بعينه كونه مبدئاً للوازمه \_أي معقولاته \_فإذا وصف بأنّه يمعقل هـذه الأمور فإنّه يوصف به لأنّه تصدر عنه هذه الالآنه محلّها؛ و لوازم ذاته هي صور معقولاته لا على أنّ تلك الصور تصدر عنه فيعقلها، بل نفس تلك الصور تغيض عنه وهي معقولة له؛ فنفس وجودها عـنه نـفس معقوليتها له؛ فـمعقولاته إذن

فعلية.» [٣١٤]

و قول خاتم الحكماء في شرح الإشارات: «قد علمت أنّ الأوّل \_ تعالى \_ عاقل لذاته من غير تغاير بين ذاته و عقله لذاته في الوجود إلّا في اعتبار المعتبرين \_ على ما مرّ \_ و حكمت بأنّ عقله لذاته علّة لعقله لمعلوله الأوّل؛ فإذا حكمت بكون العلّين \_ أعني ذاته و عقله لذاته \_ شيئاً واحداً في الوجود من غير تغاير فاحكُم بكون المعلولين أيضاً \_ أعني المعلول الأوّل و عقل الأوّل تعالى له \_ شيئاً واحداً في الوجود من غير تغاير؛ وكما حكمت بكون التغاير في العلّين اعتبارياً محضاً في الوجود من غير تغاير؛ وكما حكمت بكون التغاير في العلّين اعتبارياً محضاً فاحكُم بكونه في المعلولين كذلك؛ فإذن وجود المعلول الأوّل هو نفس تعقل فاحرًى تعالى عن المعلول الأوّل من غير احتياج إلى صورة مستأنفة تحلّ ذات الأوّل تعالى عن ذلك.» [170]

ثمّ لمّا كان الجواهر العقلية تعقل ما ليس بمعلولاتٍ لها لحصول صورها فيها و لا موجود إلّا و هو معلول للأوّل الواجب و كان جميع صور الموجودات الكلّية و الجزئية على ما عليه الوجود حاصلة فيها كان الأوّل الواجب يعقل تلك الجواهر مع تلك الصور لا بصور غيرها، بل بأعيان تلك الجواهر و الصور؛ وكذلك الوجود على ما هو عليه؛ فإذن لا يعزب عنه مثقال ذرّة من غير لزوم محال.

فهذا أصل إن حقّقتَه و بسطته انكشف لك كيفية إحاطته \_ تعالى \_ بجميع الأشياء الكلّية و الجزئية إن شاء الله و ﴿ ذَلِكَ فَصْلُ اللّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَآ كَ ﴾ [٣١٤] انتهى. فاضمُم أذلك إلى أشباهه ممّا حُكى سالفاً عن الحكماء المحقّقين و اهتد إلى الحقّ سسلاً.

١. س، ن: فضَّمُ؛ هامش وس»: فاضمم.

## استبصارُ عقليُّ

أ لم يستبن لبصير تك أنَّ ما تحقَّق لديك من وجود الزمان الممتدَّ في نفسه على أنَّه متَّصل واحد موجود في وعاء الدهر تجتمع أجزائه الفرضية فــي الوجــود مـعاً بالقياس إلى المبدأ الأوّل؛ و المراتب العالية عن الزماني وإن لم تكن مجتمعة بالنسبة إلى الزمانيات و في حدّ واحد من حدوده وكذلك الحركة المتّصلة التي هي محلَّه وعدم تعاقب الحوادث الزمانية بحسب وجوداتها العينية بالقياس إلى بارئها يستنهض برهاني التطبيق و التضايف و برهان الحيثيات و غيرها من التي أُقيمت لدى المتهوِّسين بالقِدَم و غيرهم من أثمّة الفلسفة الذيـن هـم الحكـماء الأصول على بطلان اللانهاية في الكمّ المتّصل كالمقدار الموجود و فسي الكـمّ المنفصل كمراتب الأعداد المجتمعة الوجود و في الموجودات المجتمعة المترتّبة وضعاً أو الترتّب السببي و المسبّبي بالطبع أو بالعلّية هناك أيضاً؛ فتنتهض تــلك البراهين [٣١٧] لإبطال كون الزمان و الحركة لا بداية لهما في جانب الأزل وكون الحوادث المتسلسلة المتعاقبة غير متناهية لا أوّل لها؛ [٣١٨] فيلزم أن يكون امتداد الزمان و محلَّه من الحركة في جانب الأزل متناهياً، كما أنَّ الأبعاد الجسمانية أو المجرّدة المشغولة بها متناهية وكذلك الحوادث المترتّبة المتعاقبة في أفق الزمان لا في وعاء الدهر و بالقياس إلى المبادى المفارقة منتهية إلى أوّل لايتقدّمه حادث آخر زماني. ٢

 فهل حكم التطبيق و تكافؤ المتضايفات في العدد و تناهي المحصور بين حيثيةٍ مّا و أيّة حيثيةٍ كانت و غير ذلك مقتصر على ما يوجد بتمامه في حدّ من حدود الامتداد و على الموجود بجميع آحاده معاً بالقياس إلى زمانيٍ مًا أو يشمل ذلك و الموجود بتمامه في نفسه و ما يوجد بجميع آحاده معاً بحسب الواقع بالقياس إلى من يحيط بالزمان أم هل أظنّك شاكاً في ضوء الحقّ بعد ما سطح صبح اليقين؟ فإذن ﴿ وَقُطِعَ دَائِرُ القّوْمِ الّذِينَ ظَلَمُوا و الحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ [٣١٩].

#### وهم و إزاحة

لعلّك تقول: امتداد الزمان بحسب حضوره عند المبدأ الأوّل لا يكون أجزاؤه متربّبة؛ إذ لا تربّب و لا تعاقب بذلك الاعتبار؛ إذ لا تدريج من تلك الجهة، بل الكلّ بذلك الاعتبار كونه تدريجياً و التربّب إنّما هو باعتبار كونه تدريجياً و إنّما ذلك بحسب أصل الوجود في نفسه و أخذه مقيساً إلى شيء من الزمانيات أو الآنات و بحسب ذلك الاعتبار لا يوجد ذلك الامتداد بتمامه و كذلك الأمر فسي الحوادث المتعاقبة؛ وحيث لا تدرّج و لا تربّب لا جريان لحكم التطبيق.

فيقال "لك: أ<sup>†</sup> لم يُتْلَ عليك أنَ المبدأ الأوّل ـ تعالى ـ بل المفارقات العقلية يدرك  $^{0}$  ترتّبَ أجزاء الزمان و الحوادث الزمانية و تعاقبها بقياس بعضها إلى بعض على ما هي عليه؟ و إن لم يكن ذلك بالقياس إلى المدرك و إدراك ه فهو يعلم التدرّج فيها باعتبار ما يكون على أنّ هناك ترتّباً سببياً و مسبّبياً بحسب حضور المدركات عند المبدأ الأوّل  $^{2}$  ـ تعالى ـ و إن يكن لها تعاقبُ زمانيُ بالنسبة إليه؛ فإنّ أجزاء الزمان كما يتقدّم بعضها على بعض تقدّماً زمانياً من حيث التدرّج

٨. ش: ـ حيثية. ٢. ش: ـ أحاده. ٢. ش: فقال. ٣. ش: ـ أ. ٥. س: يدلك. ۶. س: ـ الأوّل. فكذلك يتحقّق بينها التقدّم و التأخّر بالطبع أيضاً من حيث إنّ كلاً منها يتوقّف عليه ما بعده و هي و إن لم يجْرِ بينها التقدّم و التأخّر الزمانيان امن حيث تعاقب لها بحسب حضورها عند بارئها لكنّها تتصف بالتقدّم و التأخّر بالطبع بحسب ذلك الحضور؛ فإنّ علمه \_ تعالى \_ بكلّ شيء إنّما يكون من جهة العلم بأسبابه المؤدّية إليه و كذلك حال الحوادث المتسلسلة المتعاقبة.

ثم إن وجود امتداد الزمان الذي هو مقدار متصل واحد في نفسه بحسب الواقع في وعاء الدهر يستقل بجريان حكم التطبيق فيه من دون أن يحوج إلى توهم أجزاء موهومة فيه بقطع اتصاله في الوهم. فإذن الممتد الوحداني المتصل الموجود في نفسه من الزمان في الأعيان متناه في جهة الأزل و كذلك المتصل الموجود من الحركة: فإن الحركة المتصلة موجودة في نفسها إلا أن ظرف وجودها الزمان لا الآن؛ فإذن قد ثبت أن لهما بداية.

# إشراقُ برهانيٌ ٢

أيس إذاكانت الحركة التوسّطية الراسمة لمحلّ الزمان من الحركة الفلكية و الآن السيّال الراسم للزمان الذي هو مقدار حالّ فيها أزليتَين لا بداية لوجودهما على ما يراه المتهوّسون بالقِدَم استوجب ذلك أن يكون المرتسم من كلّ منهما في المدارك الخيالية أو النفوس المنطبعة الفلكية ممتداً متّصلاً غير متناهي المقدار في جانب الأزل تدريجياً بحسب حدوث الارتسام قارّ الذات بحسب أنّ ما يرتسم في الذهن تدريجاً يبقى بتمامه فيه دفعةً واحدةً و بجميع أجزائه الفرضية ممادًا!

١. ش: الزمانيات.

ثمّ أليس مقتضى البراهين امتناع [٣٢٠] لا تناهي المقدار المتّصل المرتسم على اتّصاله بتمامه في المدارك الوهمية و الخيالية و النفوس المنظبعة و القروئ الجسمانية [٣٢١] وكذلك لاتناهي الجسمانية [٣٢٢] وكذلك لاتناهي الصور الإدراكية المترتّبة المنطبعة في الأذهان مجتمعة، كما في الأعداد المترتّبة الموجودة في الأعداد المترتّبة الموجودة في الأعيان معاً؟!

و أليس الحكماء جميعاً، بل المتهوّسون بالقِدَم قاطبةً لا يفصلون بين الصور الإدراكية المنطبعة في الأوهام و بين المعدودات أو الأعداد الموجودة في الأعيان في حكم امتناع اللانهاية مهما تشاركت في استجماع وصفى الترتّبِ و الاجتماع لكن في الانطباع في الأذهان لتلك و في الوجود في الأعيان لهذه و لا بين الكمّ المتصل المرتسم على امتداده في الذهن و الكمّ المنفصل المنطبع فيه في ذلك الحكم إذا كان المرتسم فيه على قرار الذات بتمامه دفعة واحدة و المنطبع على اجتماع الآحاد المترتبة المنطبعة معاً على التفصيل؛ و يستيقنون امتناع على التسلسل و اللانهاية في الأمور الذهنية [٣٢٣] و الكمّ المتصل المتخبّل ناصّين على أنّ جواز التسلسل في الاعتباريات العقلية يرجع معناه إلى عدم تحصله هناك لانقطاع ملاحظة العقل.

فإذن يشبه أن لايسعهم إلا الاعتراف بحق القول أنّ الآن السيّال و التـوسّط الموجودَين من الزمان و الحركة في الأعيان ليسا أزليين، بـل لوجـودهما فـي الماضي بداية و كذلك الحوادث المادّية المترتّبة المـتعاقبة المسبوق كـلّ مـنها بالزمان و الحركة الدورية.

فلعلُّ هذا سبيل النضج للفلسفة اليونانية و مسلك الحقُّ في الحكمة اليمانية و

# ماذا ﴿بَعْدَ الحَقِّ إِلَّا الضَّلالِ ﴾ [٣٢۴].

### شكَ و تحقيق

ربّما يستكنّ هوى التشكيك في سرّك فتقول: كما يبتّ حكم البرهان امتداد الزمان و الحركة و لا تناهيهما من جانب الأزل و يبطل أزلية وجود التوسّط و الآن السيّال؛ فكذلك يبتّ ذلك فيهما من جانب الأبد و يبطل أبدية وجود هذين أيضاً من دون فارقٍ [٣٢٥] ضرورة أنّ الماضي و المستقبل كِلَيهما موجودان على وصف الوحدة الاتصالية و متّصفان لا بالحضور عند الباري ـ تعالى ـ مماً دفعةً؛ فيلزم أن ينتهى الزمان في جانب الأبد [٣٢٤] إلى حيث لا يستمرّ بعده أصلاً.

و قدوضع من قبل أنّ المتهوّسين بالقِدَم إنّما زاغوا عن الحقّ في حكمهم بأزلية الزمان لا في استيجاب أن لاينقطع في جانب الأبد و لايقف على حدٍ لا يستمدًاه استمراره، بل يشبه أن يكون ذلك هو سبيل الصواب، فإنّ فيض "المبدأ الدائم لايقصر عن الاتفاضة أن يكون ذلك هو سبيل الصواب، فإنّ فيض "المبدأ الدائم بذلك كريم التنزيل أيضاً في قوله \_عزّ من قائل \_: ﴿قُلْ لُو كُانَ البّحرُ مِدَاداً لِكَلِمناتِ رَبّى وَلُو جِئْنا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ [٣٧٧] فإنّ كلمات الربّ يشبه أن تكون هي معلولاته من الموجودات المتسلسلة إلى الأبد؛ فيقال أن الموجود التدريجي وجود الماضي منه في جانب الأزل يستصوّر اللانهاية فيه و يبطل بالبرهان؛ و أمّا المستقبل في جانب الأبد فيانّما يعقل أن يكون غير متناه على معنى أنّه لايقف عند حدٍّ لايستمرّ الوجود على وصف يكون غير متناه على معنى أنّه لايقف عند حدٍّ لايستمرّ الوجود على وصف

٣. ن: الفيض.

٢. ش: يتَصفان.

۵. ش: يقال.

۱. س، ش: فيها. ۲. ش: الإضافة.

التدريج.

نعم كلّ ما يوجد من ذلك المتصل يتم وجوده في الماضي على الاتصال، كما سبق في ما نقل عن الشفاه و يستمر موجوديته بعده أيضاً على جهة الاتصال؛ فكل ما يخرج من القوّة إلى الفعل متناءٍ أبداً لايشك في ذلك؛ و أمّا ما يمكن له بحسب القرّة البحتة أن يخرج من القوّة إلى الفعل فيظن أنّ له لا نهاية و إن كان الخارج منها إليه بالفعل متناهياً و هو صِرفُ وهم كاذبٍ؛ فإنّ ما يوصف باللانهاية ليس في قوّته أن يخرج إلى الفعل؛ فما يمكن له بحسب القوّة ذلك محكوم عليه بالتناهي قطعاً إلا أنّ مرتبة تناهيه غير متعيّنة بالوقوف عند حدٍ أخيرٍ أصلاً؛ فإنّما يصح أن يسلب عنه التناهي إلى النهاية الأخيرة لا تناهي الكمية بالمعنى الذي له بحسب الحقيقة؛ فهناك مغالطة باشتراك الإسم؛ و قد بسط الشيخ تحقيق ذلك في كتبه الحقيقة؛ فهناك مغالطة باشتراك الإسم؛ و قد بسط الشيخ تحقيق ذلك في كتبه

فإذن المستقبل الحاضر مع الماضي عند الباري \_ تعالى \_ هـ و مـا له إمكـان الفعلية و هو متناهي الكتية لا إلى نهاية أخيرة معينة؛ فإن رجعت بأنّ ما يوجد من الزمان تدريجاً حاضر بماضيه و مستقبله عند الباري \_ تعالى \_ دفعةً؛ فالحاضر عنده دفعةً إمّا متناهٍ عند حدٍّ معيّنٍ و قد فرض خلافه أو غير متناهٍ؛ فيجري فـيه حكم البرهان. [٣٢٨]

قيل لك هو غير متناهٍ عند حدّ معيّن "و ذلك ليس بلا تناهٍ، بل أعمّ منه؛ و السرّ فيه على ما أدّى إليه الفحص البالغ و البحث الحاسم [٣٢٩] و النظر السابغ هو أنّ المستقبل لمّا كان حادثاً زمانياً كان وجوده في نفسه متوقّفاً على ما يتقدّمه من الزمان؛ [٣٣٠] فالباري \_ تعالى \_ يعلمه قبل حدوثه على أنّه مستقبل بالنسبة إلى بعض الزمانيات لا بالقياس إليه بأحدى مراتب العلم السابقة على وجود المعلوم في نفسه عيناً.

ثمّ إذا وجد في نفسه عيناً الحضر بعين وجوده العيني عند بارئه؛ فكان ذلك بعينه صورة علمية لبارئه لا على أن يتجدّد له في علمه شيء لم يكن يـعلمه أو يحكم عليه بالحالية بالنسبة إليه، بل بالنسبة إلى ما يقارنه من الزمانيات فقط.

ثمّ لاير تفع ذلك الوجود عن الأعيان أصلاً. بل يبقي في وعماء الدهمر عملى وصف المُضيّ بالنسبة إلى مَن يتأخّر عنه من الزمانيات فقط لابالنسبة إلى مـن يرتفع عن الزمان؛ فيكون بقاؤه في الأعيان على سبيل وجود الأمور في الماضي بالنسبة إلى زمانى مّا لا غير و هكذا إلى ما لايقف على حدِّ.

فإذن لاينفذ حُكم البرهان إلّا في الماضي من حيث كونه موجوداً في نـفسه عيناً بحسب وعاء الدهر و بالقياس إلى المبدأ دون المستقبل الذي لا وجود له في نفسه معد.

ثمّ لو بُنِى الكلامُ سلوكاً لمسلك الجدل على تسليم أنّ ما يمكن أن يخرج إلى الفعل في الأبد يوصف باللاتناهي و الخارج بالفعل إلى الفعلية متناه أبداً قيل أيضاً إنّ المستقبل باعتبار حضوره عند المبدأ و إن صحّ وصفه باللانهاية لكن ذلك ليس اعتبار وجوده في نفسه و لايكون هو بدلك الاعتبار موصوفاً بالاستقبائية و أمّا بحسب وجوده في نفسه فإنّه متناه قطعاً إلّا أنّه مستمرّ على الاتصال على أن لايقف تناهيه عند حدٍّ أصلاً، بل يسيل على الاتصال إلى ما بعده أيضاً.

و نظير ذلك من وجهٍ هو أنَّ انقسامات الجسم المتَّصل الواحد غير متناهية في

۲. ن: ـ ما.

١. ش: \_ ثمّ إذا وجد في نفسه عيناً. ....

٣. ش: يقف.

القسمة الفرضية العقلية الكلّية '؛ و أقسامه الغير المتناهية بالعدد بحسب تلك القسمة داخلة في ملاحظة العقل بالفعل على أنّها غير متناهية بالعدد؛ و أمّا انقساما تم الفعلية بحسب القسمة الوهمية الجزئية فهي متناهية بالعدد غير متناهية على معنى أنّ مرتبة تناهيها غير متعيّنة؛ لأنّ القسمة لاتقف عند حدٍ "و إن كان كلّ ما يخرج منها إلى الفعل متناهية.

و الغرق أنّ العقل لايلحظ تلك الانقسامات إلّا نحواً إجمالياً لقـصورها عـن الإحاطة بما لايتناهى تفصيلاً؛ و الباري وراء ما لايـتناهى بـما لايـتناهى؛ فـله الاحاطة التفصيلية.

و بما حقّق أمر المستقبل من الزمان تحقّقَ أمرُ الحوادث المترتّبة المتعاقبة في الأبد على القوانين البرهانية و الجدلية.

و المطلب رفيعُ السمك، غايرُ العمق؛ فولٌّ وجهَك شَطْرَ الخوضِ في النظر كي تُدرك سمكه و غوره.

#### حكومة

كأنّ سبيل إيطال ما يهواه المتهوّسون بالقِدَم هو ما سلكناه على قواعد حِكمية تحصيلية؛ و أمّا ما يتكلّفه المتكلّمون من إنفاذ حكم البرهان في ما لايــترتّب أو لايوجد دفعةً واحدةً من الأمور الغير المتناهية فيلتئم إمّا من ذايعات محمودة و إمّا من مقدّمات سوفسطائية؛ و ليس شيء منها ببرهانيٍّ على مــا حــقّقه الشــيخ الرئيس في الشفاء و النجاة و غيرهما.

و أمّا قولهم: «الحركة يقتضي المسبوقية و الأزليــةُ تــنافيها» فــفيه ســخافةٌ

ظاهرةٌ؛ إذ المسبوقية إنّما هي في الحركات الحادثة و في أبعاض الحركة الأزلية التي هي أشخاص لمهيّة نوعها؛ و لاينافي ذلك وجودَ حركةِ قبلَ حركةِ لا إلى أوّل على أن يكون كلّ منها حادثة؛ و النوع أزلياً مـحفوظاً بـتعاقبها و كـذلك الشخصية المتَّصلة لا إلى أوَّل بحيث يمكن تحليلها إلى أبعاض غير متناهية في حانب الأزل.

و تشبُّثُ مُثِيرِ فتنة التشكيك في المحصّل بـ «أنّ مهيّة الحركة بحسب نــوعها مركّبة من أمرِ يتقضّي و من أمرِ يتحصّل؛ لأنّها لابدّ أن تكون منقسمة إلى أجزاء لايجوز اجتماعها؛ و المتحصّل مسبوق بالمتقضّى؛ فمهيّتها إذن متعلَّقة بالمسبوقية ومهيّة الأزلية منافية لذلك المعنى» [٣٣١]فاسدٌ بما حصّل ناقده من أنّ التركّب من أمر تقضّى و أمر حصّل يرجع إلى أشخاصها لا إلى نـوعها و النـوع بــاق مــع المتقضّية و الحاصلة؛ فإنّ الحركة لاتنقسم إلّا إلى أجزاء كلّ واحد منها حــركة؛ فكلّ من المتقضّى ٢ و المتحصّل جزئي من جزئيات مهيّة الحركة و هي مستحفظة بكلِّ منهما ؟؛ وكذلك إذا قسّم ذلك المتقضّى إلى جزئين يتقدّم أحدهما على الآخر وكلَّ منهما جزئي لمهيَّة الحركة الموجودة فيه \*؛ فإذن مسبوقية المتحصَّل بالمتقضّى لايستلزم إلّا مسبوقيةَ فردٍ من مهيّة الحركة بفردٍ آخرَ منها لا مسبوقية المهتة.

ثمّ الزمان هو المتقضّى المتجدّد بالذات لا الحركة على ما تعرّفت؛ فالأحرى<sup>0</sup> بذلك النظر ذاك لا هذه.

و ما سبقت إليه أوهام من<sup>ع «</sup>أنّ كلّ جزئى من جزئيات الحركة لمّاكان حادثاً كان مسبوقاً بعدمٍ أَزليّ: فيجتمع عدماتُ تلك الجزئيات في الأزل؛ فلاتوجد مهيّة

٢. ش: . فإنَّ الحركة... المتقضّى. ٣. ش: منها. ۱. س، ن: دمن. ۴. س: ـ فيه.

٥. س: فالأخرى. ج من، ن: ـ من.

الحركة في الأزل؛ إذ لو وجدت كان ذلك بعين وجود جزئي من جزئياتها؛ فكان قد اجتمع وجود ذلك الجزئي و عدمه معاً في الأزل» فلعلك التجده أسخف من أخواته؛ فإنّ الأزل ليس وقتاً محدوداً و زماناً معيناً تجتمع فيه عدماتُ الحركات بأسرها حتّى لو وجد فيه شيء منها جامع وجوده عدّمه، بل معنى كونها أزلية أنّ تلك العدمات لا بداية لها و لا ترتّب بينها بخلاف وجوداتها؛ فإنّ لها بدايةً و ترتّباً! فليس يُفرض شيء من أجزاء الأزل إلا و ينقطع فيه شيء من تلك العدمات التي لا بداية لها بوجودٍ من تلك العدمات التي لا بداية لها بوجودٍ من تلك الوجودات.

و ليس لأجزاء الأزل أوّل في جانب الماضي؛ فإذا وجد في كلّ منها حركة و انقطع ؓ فيه عدمها لم يكن هناك محذور إلاّ أنّ الوهم لقصوره عنن إدراك الأزل يحسب أنّه وقتُ معيّنٌ يجتمع فيه وجود الحركة و عدمها.

و أمّا «أنّ كلّ ما يقبل الزيادة و النقصان ففي طبيعته استيجاب أن يكـون له بداية» فيشبه أن يكون أوهن ظنونهم في هذا المقام.

# صديعُ [٣٣٢] نورِ عقليَ لِصَدْعِ غُيومٍ وهميةٍ

السبق الذي لايجتمع بحسبه السابق و المسبوق:

[الف.] إن كان بحيث يمكن بحسبه تصوّرُ مرورٍ ممتدٍّ غير قارّ الذات بهما فهو سبقٌ زمانيٌّ و معروضه ً بالذات أجزاء الزمان و إنّما يوصف غيرها به من حيث مقارنته لما هو معروضه حقيقةً.

[ب] و إن كان بحيث لايستوجب تخلّل زمانٍ أو آنٍ بينهما و لايمكن للعقل بمعونة الوهم تصوّرُ مرورٍ متّصلٍ غير قارّ الذات بهما، بل إنّما كـانت السـابقية و

٨. ش: فلعله. ٢. ن: + من. ٣. س: القطع. ٢. ش: معروض.

المسبوقية بحسب صِرف وجود السابق و عدم المسبوق من دون أن يتصوّر هناك استمرار أو لااستمرار \_ لكونهما معاً غير زمانيين أو الكون السابق و حده غير زماني \_ كان ذلك قسماً آخر من السبق؛ و يشبه أن يكون أحرى ما يسمّى به التقدّم السرمدي أو "الدهري. فالمقل إنّما يحكم هناك بأنّ ذات السابق متقدّمة بأن كانت متحقّقة دون المسبوق. ثمّ تحقّق المسبوق لا على أن يمكن أن يتخلّل بينهما زمانٌ أو آنٌ؛ فالوجود أعمّ من أن يكون تحقّقاً صرفاً أو تحقّقاً في زمانٍ أو آنٍ و كذلك العدم.

فإذن تصدّعتْ غيومُ أوهام المتهوّسين بالقِدَم حيث يستدلّون على أزلية الزمان و أبديته بأنّه لو وجد بعد عدمه أو عُدِم بعد وجوده لزم أن يسبق عدمه وجوده أو وجوده عدمه سبقاً لا يجتمع معه السابق و المسبوق؛ و ذلك سبقٌ زمانيٌ لليس معروضه حقيقةً إلاّ أجزاء الزمان؛ فيكون الزمان موجوداً على تقدير عدمه؛ و من ثمّة قال معلّم الفلسفة المشّائية أرسطوطاليس: «مَن قال بحدوث الزمان فقد قال بقدمه من حيث لا يشعر.» [٣٣٣]

فقد ظهر أن اللازم على ذلك التقدير إنّما هو وجود الزمان بعد بحتِ عدمه الصرف لا على أن يكون عدماً مستمرًا؛ إذ ذلك إنّما يكون من جهة مقارنة الزمان أو غير مستمرً؛ إذ ذلك إنّما يكون من جهة مقارنة الآن و حيث يقولون الزمان لا يتقدّمه الآ بار ثه فقط بالذات؛ إذ لو كان قد سبقه لا بذاته فقط، بـل بـذاتـه و بالزمان بأن كان وحده و لا زمان و لا حركة؛ و لا شكّ أنّ لفظة «كان» يدلّ على أمرٍ مضى و ليس الآن و خصوصاً و يعقبه قولك: «ثمّ فقد كان» كون قد مضى قبل خلق الزمان و هو متناهٍ حين ابتداء الزمان؛ فقد كان إذن زمان قـبل الزمان و ا

۱. ش: و. ۲. ش: مابه. ۱۲. ش: و.

۴. س: زمني. ۵ ش: ـ الزمان. ۶. س: لايثقدم.

۷. س: ـ و.

الحركة؛ لأنَّ الماضي إمَّا بذاته و هو الزمان و إمَّا بالزمان و هو الحركة و ما فيها و ما أ معها.

و الشيخ الرئيس بسط التطويل فيه في طبيعيات انشفاء و النجاة و إلهياتهما و قال في التعليقات: «الزمان غير محدث؛ لأنّه لايصحّ أنّ الخالق يتقدّم على الزمان بزمان آخر؛ فإن لم يكن الحدوث بسبب تقدّم الزمان، بل لل بسبب تـقدّمه بشــيءِ آخر فهو شيء لانعرفه؛ [٣٣٠] فلعلَّك تقول لهم: الباري يتقدَّم الزمان بذاته و بصر ف وجوده في الواقع و عدم الزمان و وجوده بإيجاد الباري له من غير وصف مُضيّ و امتداد و غير ذلك من أوصاف الزمانيات.»

و من المستغرب أنَّ الشيخ الرئيس ممّن ينزَّه وجودُ الباري \_ تعالى \_ عن ذلك كلَّه و لم يجعل تعدَّمه " على كلِّ جزءٍ حادثٍ من أجزاء الزمان تقدَّماً بالزمان مع أنَّ ذلك ليس تقدّماً بالذات فقط ضرورة أنّ المتقدّم قديم و المتأخّر حادث زماني، بل يضعه خارجاً عن التقدُّم الذي يكون لبعض الزمانيات بالنسبة إلى بعض آخر.

ثمّ إنّه لم يستطع عند تحصيل تقدّمه \_ تعالى \_ على مجموع الزمان إلى الحقّ "

و أمّا ما تمسّك به الرئيس في طبيعيات الشغاء و النجاة و إلهمياتهما و فسي التعليقات أيضاً من أنه إذا فُرض الزمان حادثاً و الحركة حادثة كان الذي يسبقهما ليس لاشيئاً مطلقاً؛ فإنّه لم ينازع أحد من المتكلّمين في أنّه لا يمتنع في قدرة الله ـ تعالى \_ إيجاد حركة أو حركات في ذلك العدم الذي يقولونه تنتهي مع بـ دايــة الزمان الحادث و الحركة الحادثة، فإن فرضنا وجودً عشرين حركة تستهي مع بدايتهما و وجود عشر حركات تنتهي أيضاً مع بدايتهما لم يصحّ أن يقال إنّ مطابق

٢. ش: \_ بسبب ثقدم الزمان بل. ٣٠ ش: \_ تقدّمه. ۱. سر، ن: دما. ٣. س: يتازع.

الحركتين من ذلك العدم واحد (٣٣٥) بل يجب أن يكون مطابق الحركات العشرين مغالفاً لعطابق الحركات العشر؛ و اللاشيء المطلق ليس فيه اختلاف و ليس الاختلاف بينهما إلاّ اختلافاً مقدارياً سيّالاً و هو الزمان؛ فيكون قد سبق الزمان الحادث و الحركة الحادثة زمان و الزمان مقدار الحركة؛ فيكون قد سبق الزمان زمان و الحركة حركة؛ و لابد من وجود متحرّك مع الحركة و قد منعنا أن يكون المفارق الذي لا علاقة له مع المادة متحرّكاً؛ فيجب أن يكون المتحرّك جسماً أو جسمانياً و أنّ منع أن يكون في قدرة الله \_ تعالى \_ إيجاد حركات قبل بداية الزمان الذي يفرض حادثاً و الحركة الحادثة فرضاً كان تحكماً عجيباً؛ [٣٣٣] و تقدير الحركات بذلك العدم فهو مساوٍ لتقدير الخلاً في باب أنّه لاشيء مطلقاً. فعساك تراه بيّن السخافة على طريقتنا العقلانية البرهانية من الحكمة اليمانية؛ فإنّ وجود الحركة العركة عم عدم امتدادٍ زمانيّ من الممتنعات بالذات؛ إذ الانطباق على وجود الحركة عم عدم امتدادٍ زمانيّ من الممتنعات بالذات؛ إذ الانطباق على الزمان مأخوذ في المفهوم من طبيعة الحركة.

و كما أنّ المسبوقية بالعدم مأخوذ في طبيعة الحدوث فقِدَمُ الحادثِ من حيث هو حادثٌ مستحيل بالذات؛ و الممتنع بالذات لاتتعلّق به القدرة لا لضيق القدرة و قصرها؛ بل لنقص ذلك الممتنع بحيث لايقبل تعلّق القدرة به؛ لأنّه ليس في نفسه شيئاً حتى تتعلّق به قدرة؛ فكذلك وجود الحركة بلا زمانٍ محالٌ؛ فلايمكن إيجاد الحركة إلاّ مع إيجاد الزمان؛ و وراء وجود الزمان ليس إلّا وجودٌ صِرفٌ للمبدأ و عدمٌ صِرفٌ للزمان؛ و ليس هناك امتداد موهوم و لامقابله و إنّما ذلك بحت حكم الغلوط الذي هو سوفسطائي الحكمة و إيليس الفطرة.

و هذا كما أنَّ وراء محدَّد الجهات ليس ملأ و لا فضاء، بل عدمٌ صِرفٌ؛ و الوهم

يغلط فيتوهّم هناك فراغاً محدوداً وبُعداً موهوماً: فكما لايستوجب حكمُ إيليس. الوهم هناك تقدّراً للعدم فكذلك لايستوجب تقدّراً ا وراء أفق الزمـــان الذي هـــو محدّد جهات التقضّى و التجدّد و النُصْىّ و الحالية و الاستقبال.

نعم هذا القول الغلط ٢ يُعضل به ١ الأمر بالمتكلّمين حيث يضعون أنّ للمعلولات عدماً ٢ قبل وجودها مستمرّاً غير متناه متخلّلاً بينها و بين الباري \_ تعالى \_ يتوهّم بحسبه أزمنة موهومة غير متناهية يعبّر عنها بالأزل؛ و يمكن وجودٌ حركةٍ في كلّ جزء من أجزاء ذلك الأزل الموهوم؛ فليس لهم عن ذلك مَحيص؛ و الشيخ أيضاً لم يورده على أنّه نظرٌ برهانيٌّ، بل إنّما أورده على أنّه مُسكِت للمتوهّبين مُبكِت للمتكلّمين على قانون الجدل. قال في إلهيات النجاة في عنوان الفيصل المعقود للمتكلّمين على قانون الجدل. قال في إلهيات النجاة في عنوان الفيصل المعقود لبيان هذه الشكوك: «إنّ المخالفين يلزمهم أن يضعوا وقتاً قبل وقتٍ بلانهاية و مو بيانٌ جدليٌّ إذا استقصى قادَ إلى البرهان.»

و ما قال في التعليقات: «الزمان لايمكن رفعه عن الوهم؛ فإنّه لو تُوهّم مرفوعاً لأوجب الوهم، فإنّه لو تُوهّم مرفوعاً لأوجب الوهم وجود زَمانٍ يكون فيه الزمان مرفوعاً. لهذا أثبتت المعتزلة هيهنا امتداداً ثابتاً بين الأوّل وبين خلق العالم و ستوه اللاوجود؛ و هذا مثل ما يثبت خلاً يكون فيه وجود العالم و أنّه إذا مُ تُوهّم العالم مرفوعاً وجب وجود الأبعاد؛ فإنّه يتوهّم دائماً فضاءً غير متناهٍ و لذلك يتوهّم امتداداً ثابتاً و كِلاهما محال؛ و في المناح ارتفاعهما عن الوهم دليل على أنّ الزمان سرمدي و العالم سرمدي؛ و

١. ش: يـ ظلّراً ٢٠ ش: بـ به.
 ١٠ ش: عندما، ١٠ ش: سلمتوهمين مبكت. ١٠ ش: بإنَّ.
 ١٠ ش: أثبت. ١٠ س: أنه و إذ. ٩٠ س: وجوب.
 ١٠ ش: أنَّ.

أنّ الأوّل يتقدّم عليهما للجناته لا غير؛ [٣٣٨] و لا يمكن أن يتوهّم الوهمُ الزمانَ لا الأوّل يتقدّم عليهما للجنات على حالٍ؛ و عندهم أنّ هذا الامتداد السابت هو وعاء الزمان و هو محال؛ إذ هو نفس الزمان؛ فإنّه متقضّي متجدّد سيّال؛ فإنّ ذلك الجزء من الامتداد الذي كان فيه مثلاً زمان الطوفان هو على الجزء الذي فيه هذا الوقت لامحالة.» [٣٣٩] فإنّما هو من تنصيصاته على أنّ ذلك مذهب استدلاليّ على يصح على قوانين الجدل بناءً على مسلّمات الأقوام المذعنة للأوهام لا على مسالك البرهان حسب ما تقتضيه الحكمة الحقّة النضيجة.

## حکو مة<sup>۷</sup>

كأنّ طريق المتهوّسين بالقِدَم سبيل بنّة ما حصّلناه؛ و أمّا ما يتشبّث به المتكلّمون من إنكار وجود الزمان^ تارةً و جعل تقدّم أجزاء الزمان بعضها على بعض قسماً آخر غير التقدّم الزماني سمّوه التقدّم بالذات و وضع أنّ تقدّم عدم الزمان، بل عدم الشيء مطلقاً على وجوده من قبيل فلك أخرى فأوهام ضعيفة لا تُسمِن و لا تُغني ١٠ من جوع.

## استقصاءً فلسفيًّ

نقول على سبيل ما قاله الشيخ في الشفاه و غيره: إنّما يكون الشيء في الزمان على ُ الأُصول التي سلفتُ بأن يكون له معنى المتقدّم و المتأخّر اللذّين من جهة التغيّر؛ و كلّ ما له في ذاته ذلك المعنى فهو إمّا حركة أو ذو حركة. أمّا الحركة فذلك لها من

٩. ن: قبل.

١. س، ن، ش: فإنّ. ۴. ش: ـ هو.

ةً. ٢- ن: عليها. ٣- ش: الزماني. ٥- ش: ــ المذعنة الأوهام.

٧. س: حكمومة. ٨. س: + رأساً.

١٠. ش: لايسمن و لايغني.

تلقاء جوهرها (و أمّا المتحرّك فذلك له من تلقاء الحركة؛ و قد يقال لأنواع الشيء و لأجزائه و لنهاياته إنّها في الشيء.

فإذن المنتسبات إلى الزمان بالفيئية على معنى أنّ وجودها يكون في الزمان مي: <sup>٢</sup>

أمّا أوّلاً: فأقسامه و هي الماضي و المستقبل و الساعات و الأيّام و الشهور و السّنون و أطرافه و هي الآنات.

و أمّا ثانياً: فالحركات.

و أمّا ثالثاً: فالمتحرّكات.

فالمتحرّكات من الحركة و الحركة في الزمان. \* فالمتحرّكات بوجهٍ مّـا فـي الزمان.

وكون الآن فيه ككون الوحدة في العدد.

و كون الساعات و الأيّام و الماضي و المستقبل فيه ككون أنواع العـدد مـن الإثنين و الثلاثة و الأربعة و لوازمها من الزوج و الفرد فيه.

و كون الحركة في الزمان ككون العرض المعروض لعددٍ في ذلك العدد كالعشرة الأعراض في العشرية.

و كون المتحرّك فيه ككون موضوع العرض المعدود فسي العـدد كــالموضوع للأعراض العشرة في العشرية.

و الذوات الحادثة أيضاً في الزمان لاختصاصها بأزمنةٍ مخصوصةٍ و كونها في الزمان أيضاً ككون معروض نوع العدد في العدد.

۱. س: وجودها، ۲. ن: ــ هي.

٣. س: + فالمتحركات؛ ش، ن: ـ فالمتحرّكات.

من هنا إلى آخر الكتاب لمبوجد في مخطوطة هش».

و أمّا ما هو خارج عن هذه الجملة كالأمور الني لا تقدّم فيها و لا تأخّر من جهة التغيّر لوجه؛ فإنّه لبس في الزمان أصلاً و إن كان مع الزمان؛ فليس كلّ ما وجد مع الزمان فهو فيه. أ فليس الإنسان موجوداً مع الخردلة و ليس فيها؟!

و ما له نقدّم و تأخّر من جهة لا من جهة ما هو ذات و جوهر كالفلك فهو من جهة ما الله نقدّم و تأخّر من جهة لا من جهة ما هو ذات و جوهر كالفلك فهو من البهة الأخرى في الزمان ثمّ معيّة ما هو خارج عن الزمان بالقياس إلى الزمان ليست معيّةً زمانيةً، بسل نحو آخر منها ليست بالانطباق على الزمان أو على طرفه؛ و ما يتحقّق بينه و بين الزمان هذه المعيّة الغير الإنطباقية.

[الف.] إمّا أن يكون له اقترانُ طبيعيُّ بالزمان، كأن يكون فاعلاً له كالمبدأ أو حاملاً لم كالمبدأ أو حاملاً لمحلّه كالفلك الأقصى: فيكون معيّنهما معيّنة سرمدية أو دهرية بالطبع على أنَّ بينهما تضايفاً بالفعل دون مجرّد الفرض و الاعلى الاتّفاق البحت، بل من جهة تلك العلاقة الطبيعية ومن جهة حصول الوجود لهما جميعاً.

 إباً أن لايكون له ذلك، كالنفس المجرّدة لفلك الثوابت مثلاً: فيكون معيّنهما دهرية غير طبيعية، بل على الاتّفاق البحت من جهة حصول الوجود لهما فقط.

و المعيّة الزمانية إمّا نفس الفيئية ملحوظةً على اعتبار آخر هو اعتبار المقارنة لما هو منتسب إلى الزمان بالفيئية معه بحسب حصول الوجود، كمعيّة الحركة و الزمان أو راجعة إليها ، كمعيّة المتحرّك و الزمان أو الحركتين أو المتحرّكيين أو الحادثين المختصين بزمانٍ معيّنٍ؛ فهذه المعيّة هي على سبيل التضايف الطبيعي من حيث الحاملية و المحمولية كالمعيّة بين السواد من حيث هو محمول و الجسم من حيث هو حامل أو بين السواد و الشكل من حيث إنّ الجسم حامل لهما: فهي إنّما يكون بالطبع لا على مجرّد الاتّفاق البحت من حيث حصول الوجود لهما لا غير.

و لعلّ سلوك سبيل الحكمة الفلسفية على هذه البضاعة لم يتّفق لأحدٍ بعد الرئيس من أصحاب الصناعة. فقد اختلفت نَمَطُ القول فيه في النجاة و الشفاء و يهم بار لم يُطق تحصيل الغرض على وجهه في التحصيل؛ فأتىٰ بما شاء.

### استصباح

على ما حصّلناه من الحكمة اليمانية النضيجة المنضجة بانضاجات القرّة العقلانية رَيْهُما [٣٤٠] أدّت إليه القياسات البرهانية و الإفاضات الربّانية يشب أن يكون للحدوث ثلاثة معان محصّلة:

أحدها: مسبوقية وجود الشيء بالعدم بالذات و يـقال له عـند الفـلاـهـ، «الحدوث الذاتي»؛ و لاينافي وجود الحادث أزلاً و أبدأ بوجود علّته الموجدة له دائماً.

و ثانيها: مسبوقية وجود الشيء بعدمه مسبوقيةً دهريةً و سرمديةً لا زمانيةً بأن يكون الشيء معددماً في الواقع بأصل العدم الصَّرف الغير المتّصف بالاستمرار و مقابله. ثمّ قدأ خرج من صِرف العدم إلى الوجود؛ و يشبه أن يكون أحقّ ما يُصطلح عليه في تسميته هو «الحدوث الدهري».

و ثالثها: مسبوقية وجود الشيء بعدمه مسبوقيةً زمانيةً بأن يتقدّم وجودَه شطرٌ من الزمان و هو المستى عند الجمهور بـ«الحدوث الزماني».

و لا شَطَطَ أن يُصطلح على جعل الحدوث الزماني للقدر المشترك بين

الأخيرين إلّا أنّه ليس ممّا تحدّد عليه ضرورة عقلية أو شرعية؛ فلا جـناح فــي الاصطلاح الأوّل و كأنّ الحقّ لايتعدّاه.

و كذلك القِدَم بإزاء تلك المعاني يطلق على معانِ ثلاثة:

[الف.]القدم الذاتي؛ و هو بأن لايكون وجود الشيء مسبوقاً بالعدم مسبوقية بالذات.

[ب.] و القدم الدهري؛ و هو بأن لايكون وجود الشيء مسبوقاً بـعدمه فــي الواقع أصلاً سواء سبق عدمُه وجودَه سبقاً بالذات أو لم يســبق و يســتلزمه فــي التحقّق القدمُ الذاتئ دون العكس.

[ج.] و القدم الزماني؛ و هو بأن لا يكون وجود الشيء مسبوقاً بشطرٍ من الزمان و المحركة سواء كان مسبوقاً بالعدم في الواقع أو لا؛ و الهذا المسعنى تستصف بمه المفارقات و يستلزمه في التحقق القدم الدهري دون العكس؛ و لو فُسر القدم الزماني بمقارنة وجود الشيء للزمان بجميع أجزائه من أزله إلى أبده لم يصح اتصاف المفارقات الغير الزمانية به حقيقةً، اللهم إلا على تكلّفٍ، بل يختص صحة الاتصاف به حينئذ بالزماني كالحركة.

ثمّ لو جعل الحدوث الزماني للقدر المشترك بين المعنيين كان القدم الزمــاني بإزائه عدم كون وجود الشيء مسبوقاً بعدمه في الواقع أصلاً؛ و ظاهر أنّه حينئذٍ لايكون مسبوقاً بشطرِ من الزمان و الحركة.

ثمّ القديم الزماني عند المتهوّسين بالقِدَم يطلق تارةً بالقياس و تـــارةً مــطلقاً. فالقديم بالقياس هو شيء زمانه في الماضي أكثر من زمان شيء آخر؛ و القديم مطلقاً هو الذي وجد في زمان ماضِ غير متناهٍ؛ و المتكلّمون يجعلون القديم ما يكون موجوداً في أزمنة موهومة مقدّرة غير متناهية لا بداية لأوّلها.

# حكمةُ إلهيةُ

أ تفطّنتَ منا قرع سمعك أنّ الزمان و الحركة التي هي محلّه أخرجا من العدم في الواقع إلى الوجود؟ فهما بجميع أجزاتهما مسبوقان بالعدم، و الباري \_ تعالى \_ أخرجهما بهويّنهما الاتصاليّين من العدم البحت و الليس المطلق إلى الأيس و الوجود في وعاء الدهر مرّةً واحدةً. فكلّ جزء منفصل بحسب الوهم عمّا يسبقه يتقدّمه بحسب وجوده في نفسه شطرٌ من الزمان و الحركة لا بحسب نسبته إلى بارئه؛ فلايتخلّل بين شيء من تلك الأجزاء و بين بارئها زمانٌ و لا آنٌ أصلاً؛ و سنرهن من ذي قبل \_إن شاء الله تعالى \_على أنّ مفارقات المادّة من الطبايع الإمكانية أيضاً كذلك؛ فإذن الممكنات طُرّاً حادثة حدوثاً دهرياً. ثمّ هي على أضرب:

[الف.] منها: حوادث زمانية يسبق وجودَ كلّ منها شطرٌ من الزمان و الحركة؛ و هي الحوادث الكونية المادّية.

[ب.] و منها: زمانية تتّصف بالمقارنة للزمان و الانطباق عليه لكنّها ليست ممّا يتقدّم وجود ه شطرٌ من الزمان، كالحركة التي هي محلّ الزمان؛ فلاتتّصف بالحدوث الزماني، بل هي قديمة زمانية على معنى أنّها موجودة في جميع أجزاء الزمان الماضي ٢ و إن كانت حادثة دهرية موجودة بعد عدمها في الواقع.

[ج.] و منها: مفارقات غير زمانية هي أيضاً حوادث دهرية و هي موجودات إبداعية و لاتتّصف بشيءٍ من القدم و الحدوث الزمانيين إلّا على أحد التفسيرين للقدم الزماني؛ إذ على التفسير الآخر يشترط في مفهومَيهما جميعاً كون الشيء زمانياً.

و لو اصطلح على إدراج الحدوث الدهري في المستى بالحدوث الزماني لم يتصف شيء من الممكنات بالقدم الزماني أصلاً، بل كانت هي بجملة آحادها حوادث زمانية لكن ما نطقت به ألسنة الشرايع المتلقّاة من قِبَل السانين الشارعين المعصومين \_ صلوات الله عليهم أجمعين \_ ليس إلاّ أنّ العالم بجميع أجزائه حادث بمعنى أنّه كان معدوماً و قد أخرجه مُبدِعه من العدم إلى الوجود لا أنّ كلّ ممكن يتقدّم وجودة شطرٌ من الزمان و الحركة؛ كيف و هذا ممّا لاينبغي أن يسبق إليه وهمّ أصلاً؛ فإنّ من الممكنات نفس الزمان و الحركة؛ و لا أنّ كلّ ممكن يجب أن يطلق عليه لفظة الحادث الزماني؛ فإنّ الغرض إنّما تعلّق بإثبات ذلك المعنى المحصّل من الحدوث \_ أي الوجود بعد العدم \_ لا بإطلاق لفظ الحادث الزماني أو

فبعد وضوح المتصود لا صادً عن أن يُصطلح على ما يراد، كما أنّ القدم قــد يطلق اصطلاحاً على المعنى الإضافي و تتّصف به بعض الممكنات بــالنسبة إلى بعض.

ثمّ عند الفلاسفة ربّما يُعدّ نفس الزمان من المُبدَعات و أنّه ليُتلئ عليك من ذي قبل \_إن شاء اللّه \_القول في الإبداع و مقابلاته.

## مصباحٌ عقليً

فإذن ما أسهل ما يتأتّى لك أن تتعرّف أنّ مجموع الزمان على الحكمة اليـمانية مسبوق بالأزل الغير الزماني لا بأزلٍ زماني؛ وكلّ جزء منفصل منه عند الوهم عمّا سبقه من أجزاء الزمان مسبوق بحسب وجوده في نفسه بأزل زماني هو مجموع الزمان السابق عليه لا الأزمنة الغير المتناهية في الماضي على ما يراه المتهوّسون بالقِدَم؛ و أمّا بحسب نسبته إلى بارته فلايسبقه أيضاً [٣٢١] إلّا الأزل الغير الزماني لأي الأزل السرمدي \_ فإنّ مسبوقيته لإلك الامتداد الزماني لإيّما هو لأنّ هويته الشخصية افتضت أن يختص هو بحسب وجوده في نفسه بذلك الحدد؛ فيسبقه ماوراء ذلك الحدد من امتداد الزمان و يقع بينه و بين ما يختص بحد آخر شطر منه ضرورة؛ فأمّا من لا يحنص بالوقوع في حدد أو في مجموع الامتداد فلا يمكن أن يتخلّل بينه و بينه شطر من الزمان أو حدد من حدوده.

فإذن سبق الباري - تعالى - على شيء من أجزاء الزمان ليس تعدّماً بالزمان، بل إنّما هو تقدّم سرمدي كسبقه على مجموع الزمان المتّصل الشخصي من غير تفاوت يقتضيه ذاتُ السابق الأوّل - تعالى - و مع ذلك فإنّ كلّ جزء من الأجزاء المنفصلة وهماً عمّا يسبقها لا يوجد في نفسه إلا بعد انقضاء ذلك السابق الممتد؛ فلو كان لم يتوقّف وجوده في نفسه على ذلك لم يكن يتقدّم عليه شيء إلاّ الأزل السرمدي؛ و سبيل الحركة و كلّ جزء من أجزائها و جميع الحوادث الزمانية بسلسلتها وكلّ واحد من آحادها في ذلك المعنى هو بعينه سبيل الزمان وكلّ جزء من أجزائه؛ و هذا ممّا يحوج تصوّره إلى تلطيف للقريحة و تنزيه للغريزة و تقويم للفك. و تقديس للسرّ.

و بالجملة: لا يتخلّل بينه \_ مالى \_و بين شيءٍ مّا من الأشياء أصلاً آنَّ أو زمانٌ لكونه غير مختصّ بزمانٍ أو بمجموع الأزمنة؛ فتقدّمه على أيّ شيءٍ كان إنّما هو التقدّم السرمدي من جهة سبو الوجود و التقدّم بالذات أيضاً من جهة العلّية؛ فإذن لا يكون شيء بالقياس إليه أشد تأخّراً من شيء، بل الحادث اليومي و الحادث الأمسي، بل الأزل و الأبد في مرتبة واحدة من التأخّر عنه. نعم بعض الأشياء بحيث لا يوجد في نفسه إلا بعد انقضاء زمان و حركة؛ والمآا المتقدّمات الزمانية فيمض المتأخّرات عنها ربّما يكون أشد تأخّراً بالنسبة إليها من بعض آخر؛ فعيسى مثلاً أشد تأخّراً بالنسبة إلى نوح من موسى وصلوات الله تعالى على نبيّنا و عليهم و هذا كما أن تقدم الباري و تعالى على المكان ليس تقدّماً مكانياً و لا على شيءٍ من أجزاء المكان؛ و المكان و أجزائه سواسية في نحو التأخّر عنه و أن شيئاً من المكانيات لا يكون أقرب إليه أو أبعد عنه من مكاني آخر كما يكون ذلك في المكانيات بقياس بعضها إلى بعض.

## تبصيرُ تفريعيُّ

فلملَك إذن تتفطّن أنّه لمّا كانت أجزاء الزمان حاضرة عند الباري \_ تعالى \_ مـعاً دفعةً فلاتتمايز هناك أوّلية عن آخرية؛ فكلّ زمانٍ فإنّ نسبة أوّله إليه \_ تـعالى \_ كنسبة آخره؛ فكما أنّه بأوّله ينتهى إليه \_ تعالى \_ فكذلك بآخره منته إليه.

و سبيل الزمانيات كلَّها بالنسبة إليه ذلك. [٣۴٣]

و أمّا ما ليس بزماني فإنّ أوّله بعينه هو آخره و هو ينتهي إليه \_ تعالى \_ فهو أوّل كلّ شيء و آخره: فهو الأوّل و الآخر على الإطلاق؛ و هذا معنى آخر لأوّليته و آخريته غيرما ارتسم في أكثر الأذهان؛ و غير ما حصّله الحكماء المحصّلون من جهة أنّه \_ تعالى \_ فاعل الرجود و غايته على الإطلاق؛ و غير ما نحقّقه عند تحقيق سلسلة البدو و العود، إن شاء الله.

١. س: ـ و.

و لقد أنلناك بذر الفحص؛ فأنت منه في روضة التـحقيق عــلى طــلعٍ مــبينٍ؛ فلاعليك إذن إلّا اجتناء ثمرة الحقّ [٣۴٣]من شجرة اليقين. [٣۴٣]

# خصومةً جدليةً على أسلوبٍ برهانيٍّ

يا زمرة المتهوِّسين بالقِدَم! يا اُسارى الطبيعة الوهمانية! أَ لستم تجعلون الباري ــ تعالى ' ــ متقدِّماً على الحادث الزماني الذي يوجد من بعد و هو معدوم بالفعل؟! فذلك أمر من أوائل القطعيات '.

ثمّ أ لستم جعلتم الاتّصاف بالتقدّم الزماني مقصوراً على الزمــانيات فـقط و الباريّ ــ تعالى ــغير داخل فيها؟!

فإذن لا يكون تقدّمه على الحادث زمانياً وكيف يكون زمانياً و اتصاف غير أجزاء الزمان بالتقدّم الزماني إنّما هو بالعرض بمعنى المقارنة لأجزاء الزمان المتّصفة به حقيقة وليس لوجود الواجب زمان يتّصف هو من جهته بذلك؛ وليس تقدّماً بالعلّية لامتناع تخلّف المتأخّر بالعلّية عن المتقدّم بها في الوجود الخارجي قطعاً؛ ولا تقدّماً بالطبع؛ إذ العقل يجد بينهما غير التقدّم بالطبع تقدّماً أخر بحسب عدم الاجتماع في الوجود؛ و بهذا الوجه بعينه ليس ذلك تـقدّماً بالشرف و لا بالمكان أو بالرتبة.

فيكون لا محالة تقدّماً آخر خارجاً عن الأقسام الخمسة لكن لا على نحو ما تخيّله المتكلّمون، بل بحسب السرمدية (٣٤٥] و عدمها [٣٤٥]. فلِمَ اشمأزّت قلوبكم إذا قيل: إنّ الواجب \_ تعالى \_ متقدّم على الزمان، بل على العالم كلّه ذلك التقدّم؟! فهل ذلك إلاّ معاداة الحكمة و معصية العقل وطاعة الوهم؟! فأنتم إذن عصاة العقل

٣. س: الأوّل.

۱. س: ـ تمالى. ٢. س: القطميان.

و خصماؤه <sup>١</sup>، و ولاة الوهم و أصدقاؤه.

## استشهاد و استفراب

أ ليس مثبتو الوجود للزمان من المتهوّسين بالقِدَم؟! و هم أسراء الوهم يـجعلونه موجوداً في نفسه مطلقاً لا في زمانٍ أو في آنٍ؛ فإنّ ذلك إنّما يلزم استيجابه في وجود الزمانيات دون الزمان نفسه، كما أنّ المكان موجود في نفسه لا في مكان أو في حدّ من حدوده؛ فإنّ ذلك إنّما يستوجب في المكانيات لا في المكان نفسه؛ وقد سبق ذلك في المنقول عن الشفاء وشحن به كتب المتهوّسين بالقِدَم.

ثمّ أليست نسبة العدم إلى الشيء شاكلتها في ذلك شاكلة نسبة الوجود إليه؟ فإذن أليس لنا أن نقول: «لمّا كان الزمان معدوماً كان معدوماً في نفسه لا في زمانٍ أو في آنٍ، كما أنّ المكان حيث يكون معدوماً يكون معدوماً كذلك» فاستفتهم أمعدومية المكان وراء الفلك الأقصى عبارة عن عدمه هناك في مكان أو في حدّ من حدوده أم المكان معدوم وراء محدّد الجهات في نفسه؛ فكذلك الزمان وراء امتداده في جانب البداية معدوم في نفسه عدماً صرفاً بمعزلٍ عن الاستداد ومقابله؟!

ثمّ من المستغرب يا أسراء الوهم! أنّ معلّمكم و رئيسكم و من هو في طبقتهما منكم الايذهلون عن تلك الحقائق و مع ذلك ف إنّهم يستنكرون الحق و هم لا يستشعرون. أ فليس رئيسكم يقول في التعليقات: «متى هو الكون في الزمان و الزمان الواحد يصع أن يكون زماناً لعدّةٍ كثيرةٍ بالتحقيق؛ فأمّا متى كلّ واحد منها فإنّه يخالف متى الآخر؛ فإنّ كون كلّ واحد منها في ذلك الزمان هو غير كون

۱. ن: ـ و خصماؤه. ۲. س: مجدّد.

الآخر؛ و الأبن هو كون الشيء في المكان و معناه وجوده فيه و هو وجود نسبي لا وجود على الإطلاق و هو مختلف فيه؛ فإن كون زيد في السوق غير كون عمرو فيه؛ و الكون في الزمان غير نفس الزمان؛ و إذا بطل كون الواحد في زمان لم يبطل كون الآخر؛ و الزمان ليس وجوده في زمان فكذلك اليس بعدم في زمان»؟ [٣٣٧] هذا قوله بألفاظه.

ثمّ يقول في التعليقات أيضاً: «الوهم يثبت لكلّ شيءٍ متىٰ و محال أن يكــون للزمان نفسه متىٰ»؛ و «الدهر وعاء الزمان؛ لأنّه محاط به.» [٣۴٨]

و أ ليس تلميذه بهمنيار يقول في الفصل الآخر من المقالة الثانية من إلهبات كتاب التحصيل: «و معلوم أنّ الزمان ليس وجوده في زمانٍ حتّى يكون عدمه في زمانٍ آخر»؟ [٣٤٩] و أمثال ذلك في صحفهم غير محصورة؛ فكيف يحصّلون ذلك في أبعاض الزمان و ينقبضون عنه في الزمان نفسه؟! فليت شعري ما خطبكم أيّها المتهوّسون بالقِدَم! تكتمون الحقّ و أنتم تشعرون.

# تسويةً للمانيةُ فيها حكمةُ ربّانيةُ

يا أيّها المتهوَّسون بالقِدَم! أنسيتم ما أدركتموه بعلومكم البرهانية أنّه لو وقع أحد في الفلك الأقصى فأراد أن يمد يده وراء سطح المحدّد لم يمكن أن يذهب يده و ينسله عناك لا لمانع مقداري، بل لعدم فضاء و جهة و بُعدٍ لانتهاء الجهات مع الأبعاد؟! فكذلك عند عدم الزمان لا يمكن أن يقع شيء في ذلك العدم بحيث يتوسّط بين الباري \_ تعالى \_ و بين الزمان؛ فيتأخّر عنه \_ تعالى \_ و يتقدّم على الزمان تقدّماً سرمدياً؛ لأنّ هناك عدماً صرفاً لا غير؛ و إنّما كان يمكن ذلك لو كان

٣. س: بعلو مكن.

هامش ونه: فلذلك. ٢. ن: تشوية.

۴. س: تنبسط.

يتصوّر في ذلك العدم امتدادٌ يعقل بحسبه واسطة يقع فيها ذلك الشيء و طرفان يقع فيهما الباري و الزمان؛ و ذلك بحت كذب الوهم و صِرف توهّم المحبوس في سجن الهيولئ و محض ظنّ المستوطن في كورة الزمان. فأمّا من يطير بجناح العقل في فضاء القدس فلايصاد بشبكة الطبيعة و بُرَّة الوهم.

نعم قد يتصوّر ذلك التوسيط بحسب التقدّم و التأخّر بالعلّية و بالطبع؛ فيقال: لعلّ المتأخّر بالعلّية أو بالطبع عن المبدأ الأوّل \_ تعالى \_كالعقل أو النفس أو جرم الفلك الأقصى أو حركته متقدّم ا بالعلّية أو بالطبع على الزمان.

ثمّ يشبه أن يكون أمر الزمان مناسباً لأمر المكان في أكثر الأحكام؛ فكما يمكن أن يقع مكانيان بينهما قسط من المكان في زمان واحد فكذلك يسمكن وقوع زمانيين بينهما قسط من الزمان في مكان واحد؛ وكما لايتصوّر فوق محدّد الجهات امتدادٌ مكاني أو لا امتدادٌ كذلك؛ إذ ليس ورائه خلا و ملاً، كذلك ليس يتصوّر وراء مجموع الزمان امتدادٌ زماني و لا لا امتدادٌ كذلك؛ إذ ليس فوقه ممتد و لا غير ممتد، فلا يصدق هناك اللاامتداد مطلقاً عدولياً على أن له موضوعاً هناك، بل إنّما يصدق سلباً بسيطاً في نفسه؛ إذ هناك عدم صرف لا يستصف بالامتداد و المامتداد؛ وكما اللاامتداد؛ فإذن اللاامتداد الزمان موجود في نفسه بجميع أجزائه و إن لم تجتمع المكانيات في شيء منها فكذلك الزمان موجود في نفسه بجميع أجزائه و إن لم يكن ذلك بالقياس إلى فكذلك الزمان موجود في نفسه بجميع أجزائه و إن لم يكن ذلك بالقياس إلى الزمانيات؛ فهذا ضربٌ من النظر فيه نَمَطٌ من "التحصيل.

### اقتصاص وحكومة

ما جُبَّ عِرق إعضالها من شُبَه المتهوَّسين بالقِدَم يقرب مسلكها من رابعة شبهات أبرقلس و هي تسع و ما لفقها الشيخ الرئيس و تلونا عليك إبطالها أيضاً مستنبطة منها و من التاسعة.

و عبارة أبرقلس في تقرير الرابعة على هذا السبيل: «إن كان الزمان لايكون موجوداً إلاّ مع الفلك و لا الفلك إلاّ مع الزمان؛ لأنّ الزمان هو العادّ لحركات الفلك. ثمّ لا جايز أن يقال متى و قبل إلاّ حين يكون الزمان و متى و قبل أبديّ: فالزمان أبديّ: فحركات الفلك أبديّة: فالفلك أبديّ.»

و التاسعة هي قوله: «لن يتوهّم حدوث العالم إلاّ بعد أن يتوهّم أنّـه لم يكـن؛ فأبدعه الباري \_ تعالى \_و في تلك الحالة التي لم يكن لا يخلو من حالات ثلاث: [الف.] إمّا أنّ الباري \_ تعالى \_ لم يكن قادراً فصار قادراً؛ و ذلك محال؛ لأنّه قادر لم يزل.

[ب.]و إمّا أنّه لم يرد؛ و ذلك محال أيضاً؛ لأنّه مريد الميزل.

[ج.] و إمّا أنّه لم يقتض الحكمة؛ و ذلك محال؛ لأنّ الوجود أشرف من العدم على الإطلاق.

و لعل درء ساير تلك الشبهات و حسم جميع ما أعضل الأمر فيه بالمتهوسين بالقِدَم يستبين لديك سبيله على مسلك التحصيل حيث يحين حينه من ذي قبل إن شاء الله: و أبر قلس من أفاضل تلامذة إمام الحكمة أفلاطن الإلهي و على ما وصل إلينا من بَرَعَة المترجمة لأقوال الفلاسفة و مَهرة المورّخة لأحوالهم. القول في قدم العالم و أزليته بعد إثبات الصانع و القول بالعلّة الأولى إنّما ظهر بعد معلّم الفلسفة

المشّائية أرسطاطاليس؛ لأنه خالف القدماء صريحاً و أبدع المقالات على قياسات ظنّها حجّةً و برهاناً؛ فنسج على منواله من كان مِن تلامذته و صرّحوا القول فيه مثل الإسكندر الأفروديسي و ثامسطيوس و فرفوريوس شرّاح كلام أرسطاطاليس و مثل الشيخ اليوناني و ديوجانس و الإسكندر الرومي؛ و صنّف أبرقلس المنتسب إلى أفلاطن في هذه المسئلة كتاباً و أورد فيه تلك الشبه و إلا فالقدماء ما أبدوا في العالم إلاّ القول بالحدوث؛ و المتعصّبون لأبرقلس يمهدون له الأعذار في إيراد تلك الشبهات.

ثمّ فلاسفة الإسلام من معلّميهم و رؤسائهم صيّروا أنفسهم كالمقلّدين للسمملّم أرسطاطاليس لايخالفون طوره و لاينحرفون عن سبيله.

فهذا ما قد استبان لي مِن تتّبع كتبهم و كلامهم؛ و عليه استقرّ أيضاً رأي الشهرزوري صاحب المعل و النحوا؛ و الشهرروري صاحب المعلّ و النحوا؛ و أمّا الشيخ المعلّم أبونصر الفاراي فقد قال في مقالته في الجمع بين الرأبين بهذه العبارة: «ممّا لم يظنّ بأرسطوطاليس أنّه يرى أنّ العالم قديم و أنّ أفلاطن على خلاف رأيه و أنّه كان يرى أنّ العالم محدّث: فأقول: إنّ الذي دعا هؤلاء إلى هذا الظنّ القبيح المستنكر بأرسطوطاليس الحكيم هو ما قاله في كتاب طويمقاً: «أنّه قد تؤخذ أقضية واحدة بعينها يمكن أن تؤتى على كِلا طرفيها بقياسٍ مِن مقدّمات ذايعة، مثال ذلك «هل العالم قديم أم ليس بقديمٍ؟» و قد وجب على هؤلاء المختلفين أمّا أوّلاً فبأنّ الذي يؤتى به على سبيل المثال لايبجري مجرى المختلفين أمّا أوّلاً فبأنّ الذي يؤتى به على سبيل المثال لايبجري مجرى الاعتقاد؛ و أيضاً فإنّ غرض أرسطوطاليس في كتاب طويقاً ليس هو بيان أمر

١. ن: ديوياجانس. ٢. س، ن: ان ما. ٣. س، ن: طونيقا.

٣. الجمع بين الوأيين: توجد. ٥. س، ن: ذهب. ۶. س، ن: طونيقا.

العالم لكن ا غرضه بيان أمر القياسات المركبة من المقدّمات الذايعة؛ وكان قدوجد أهل زمانه يتناظرون في أمر العالم هل قديم أم مُحدَث؟ كما كانوا يتناظرون في اللذّة هل خير أم شرّ؟ وكانوا يأتون على كلا الطرفين من كلّ مسئلة منهما بقياسات ذايعة، وقد بيّن أرسطوطاليس في ذلك الكتاب و في غيره من كتبه أن المقدّمة المشهورة لايراعى فيها الصدق والكذب؛ لأنّ المشهور ربّما كان كاذباً ولايطرح في الجدل لكذبه و ربّما كان صادقاً فيستعمل لشهرته في الجدل و لصدقه في البرهان؛ فظاهر أنّه لايمكن أن ينسب إليه الاعتقاد بأنّ العالم قديم بهذا المثال الذي أتى به في هذا الكتاب.

و ممّا دعاهم إلى ذلك الظنّ أيضاً ما يذكره في كتاب السماء و العالم: «أنّ الكلّ ليس له بدؤ زماني» فيظنّون عند ذلك أنّه يقول بقدم العالم و ليس الأمر كذلك؛ إذ قد تقدّم فينّ في ذلك الكتاب و في غيره من الكتب الطبيعية و الإلهية أنّ الزمان إنّما هو عدد حركة الفلك و عنه يحدث؛ و ما يحدث عن الشيء لايشمتمل ذلك الشيء؛ و معنى قوله: «إنّ العالم ليس له بدؤ زماني» أنّه لم يتكوّن أوّلاً فأوّلاً آ [٣٥٠] بأجزائه، كما يتكوّن البيت مثلاً أو الحيوان الذي يتكوّن أوّلاً فأوّلاً بأجزائه؛ فإنّ أجزائه يتقدّم بعضها بعضاً بالزمان و الزمان حادث عن حركة الكلّ أ؛ فمحال أن يكون لحدوثه بدؤ زماني و يصحّع بذلك أنّه إنّما يكون عن إبداع البارى \_ جسلٌ جلاله ـ إيّاه دفعةً بلا زمان و عن حركته حدث الزمان.

و مَن نظر في أقاويله الربوببة في كتابه المعروف باثولوجيا لم يشتبه عليه أمره في إثباته الصانع المُبدِع لهذا العالم؛ فإنّ الأمر في تلك الأقــاويل أظــهر مِــن أن

۱. س، ن: لكنه. ۲. س، ن: اولا. ۳. س، ن: ـ فأوّلاً. ۲. س. ۱۸۰ - ۱۱۱۱،

الجمع بين الرأيين الفلك.

يخفى؛ و هناك يبيّن أنّ الهيولى أبدعها الباري ـ جلّ تناؤه ـ لاعن شيء و أنّها تجسّمت عن الباري \_ سبحانه \_ و عن إرادته ثمّ ترتّبت؛ وقد بيّن أيضاً في السماع الطبيعي: «أنّ الكلّ لايمكن أن يكون حدوثه بالبخت و الاتّفاق و كذلك في العالم جملةً» يقول في كتاب السماء و العالم: «و يستدلّ على ذلك بالنظام البديع الذي يوجد لأجزاء العالم بعضها مع بعض» و قد بيّن هناك أمر العلل و كم هي و أنبت العلّة الفاعلة؛ و قد بيّن هناك أيضاً أمر المكوّن و المحرّك و أنّه غير المكوّن و المتحرّك.

وكما أنّ أفلاطن في كتابه المعروف بطيمارس بيّن أنّ كلّ مكوَّن آعن علّة مكوَّنة له اضطرار و " أنّ المكوَّن لا يكون علّة لكون ذاته "؛ كذلك أرسطوطاليس بيّن في كتاب اثولوجيا أنّ الواحد موجود في كلّ كثرة. ثمّ بيّن أنّ الواحد الحقّ هو الذي أفاد ساير الموجودات الواحدية. ثمّ بيّن أنّ الكثير بعد الواحد لا محالة و أنّ الواحد تقدّم الكثير. ثمّ بيّن أنّ كلّ كثرة تقرب من الواحد الحقّ كان أقلّ كثرة ممّا لواحد الحقّ كان أقلّ كثرة ممّا يبعد عنه و كذلك بالمكس. ثمّ ترقّى بعد تقديمه عهذه المقدّمات إلى القول في يبعد عنه و كذلك بالمكس. ثمّ ترقّى بعد تقديمه عده المقدّمات إلى القول في أجزاء العالم الجسمانية منها و الروحانية و بيّن بياناً شافياً أنّها كلّها حدثت عن إيداع الباري لها و أنّه عزّ و جلّ هو العلّة الفاعلة الواحد الحقّ و "مُبدع كلّ شيء على حسب ما بيّنه أفلاطن في كتبه الربوبية مثل طيماوس و المطيا^ و غير ذلك من ساير أقاويله.

و أيضاً: فإنّ حروف أرسطوطاليس في ما بعد الطبيعة إنّما يــترقّى فـــها مــن المقدّمات الضرورية البرهانية إلى أن يبيّن وحدانية الباري ــجلّ و عزّ ــفي حرف

١. س: لأنَّ ٢٠ س: أو. ٢٠ ن مكوَّن ٢٠ س: أو.

٣. س و ن: لكونه؛ هامش بان ( الكون ذاته . ١٥٠ . ن: ــ الحقّ.

ن: تقديم.
 ٧. س، ن: و.
 ١٠. ن: الميطا؛ الجمع بين الرأيين: بوليطا.

اللام. ثمّ ينحدر الراجعاً في بيان صحّة ما قدّمه من تـلك المقدّمات إلى أن يستوفيها أ. وذلك ممّا لايعلم أنّه يسبقه إليه من قبله و لم يلحقه من بعده إلى يومنا هذا: فهل يظنّ بمّن هذا سبيله أنّه يعتقد نفى الصانع و قِدَم العالم؟!

و لإبلّونيوس "رسالة مفردة في ذكر أقاويل هذين الحكيمين في إثبات الصانع استغنينا بشهرتها عن إحضارنا إيّاها في هذا الموضع.

و لولا أنَّ هذا الطريق الذي نسلكه <sup>؟</sup> في هذه المقالة هو الطريق الأوسط و متىٰ ما نكَّبناه [٣٥٦]كنّا كمن ينهى عن خلقٍ و يأتي بمثله لأفرطنا في القول و بيّنا أنّه ليس لأحدٍ من أهل المذاهب و النحل و الشرائع و ساير الطرائـق<sup>٥</sup> مـن العـلم بحدوث <sup>؟</sup> العالم و إثبات الصانع و تلخيص أمر الإبداع ما لأرسطاطاليس و قبله لأفلاطن و لمن يسلك سبيلهما.

و لولا ما أنقذ الله أهل العقول و الأذهان بهذين الحكيمين و من سلك سبيلهما متن أوضحوا أمر الإبداع بحجج واضحة مُقنِعة و أنّه إيجاد الشيء لا عن شيء و أنّ كلّ ما يتكوّن عن شيء مّ ما فإنّه يفسد لا محالة إلى ذلك الشيء و العالم مُبدّع من غير شيء؛ فمآله إلى غير شيء في ما شاكل ذلك من الدلائل و الحجج و البراهين التي توجد كتبهما مملوّة منها و خصوصاً ما لهما في الربوبية و في مبادي الطبيعة لكان الناس في حيرة.

فطرق البراهين الحقيقية مستفادة من عِنْدَ الفلاسفة الذين تبقد مهدان الحكيمان \_أعني أفلاطن و أرسطوطاليس و أمّا طرق البراهين المُقنِعة المستقيمة العجيبة النفع فمستفادة مِن عند أصحاب الشرائع الذين عوضدوا بأنواع

الجمع بين الرأين: بنحرف.
 ١٠ الجمع بين الرأين: للمونيوس.
 الجمع بين الرأين: يسلكه.
 ٥٠ ان الأديان.
 ١٠ الجمع بين الرأين: يسلكه.

الوحي و الإلهامات (و مَن كان هذا سبيله و محلّه من إيـضاح الحـجج و إقـامة البراهين على وحدانية الصانع الحقّ وكان لأقاويله في كيفية الإبداع و تلخيص معناه ما لأقاويل هذين الحكيمين فمن المستنكر أن يظنّ بهما فسادٌ يعترى ما يعتقدانه و أنّ رأيهما مدخولان في ما يسلكانه» [٣٥٣] انتهىٰ قول المعلّم الثاني للحكمة بألفاظه.

و الذي أنا أراه هو أنّ كلام هذا الحكيم المبرّز يشبه أن يكون مـمّا يـعوج صيرفيّ القوّة النظرية إلى نقده؛ فالذي ذكره أمن اتفاق الحكيمين على أنّ العالم ليس له بدؤ زماني \_ يعنى لم يتقدّمه زمان \_ فذلك حقّ لا يسع ذا قسطٍ صالحٍ من الحكمة أن يستنكره و يتعدّاه.

ثمّ يتصوّر بعد هناك افتراق من جهة القول بأنّ ما ليس له بدؤ زماني من العالم له بدؤ غير زماني من تلقاء المسبوقية بالعدم في الأعيان على سياق معنى حصّلته من العدوث الدهري  $^{7}$  لا من تلقاء المسبوقية بذات الفاعل فقط و التأخّر عن العدم بالذات لا غير على ما هو شأن العدوث الذاتي أو عدم القول بذلك  $^{0}$ ، بل الاقتصار على المسبوقية بالعدم من تلقاء العدوث الذاتي فقط.

فإن أراد أنّ المعلّم أرسطاطاليس لايقتصر في حدوث العالم على الأخير، بل يذهب إلى الحدوث الدهري أيضاً و يقنع بالقدم الزماني على معنى أنّه لم يتقدّم الكلَّ شطرٌ من الزمان؛ فكلام أرسطوطاليس في كتبه ناصّ على أنّه لم يشعر بذلك أصلاً. ألم يقل في كتاب الولوجيامن حرف اللام عند إثبات كون الحركات سرمدية «إنّ صدور الفعل عن الحقّ الأوّل إنّما يتأخّر لا بزمانٍ، بل بحسب الذات؛ و الفعل ليس مسبوقاً بعدمٍ، بل هو مسبوق بذات الفاعل فقط.» ثمّ تلامذته و شيعته أطبقوا

الجمع بين الوأيين: عوضوا بالابداع الوحى و الالهامات.
 ٢- س: الحكمين.
 ۵- س: الدهر.

على ذلك وكلّ ما استدلّوا به على قِدَم العالم ناسج على منوال عدم الشعور بذلك المعنى من الحدوث؛ و لعلّ هذا الحكيم المبرّز أيضاً لم يتفطّن لذلك و لم يقصده المقدم المرّز أيضاً لم يتفطّن لذلك و لم يقصده المقلم هذا.

و إن أراد أنّ إمام الحكمة أفلاطن أيضاً لم يدّع اللّا الحدوث الذاتي و إنّما لم يطلق لفظ القِدَم هناك نظراً إلى أنّ كون العالم ليس له بدؤ زماني ممّا لا يستوجب إطلاق القديم عليه مع كونه مسبوقاً بالعدم بالذات و بذات الفاعل أيضاً: و كأنّ هذا هو الذي عناه: فإنّه و مَن في طبقته في التحصيل قلّما يستصحّون إطلاق القديم بلا تقييد على المحدث المسبوق بالعدم بالذات و لذلك ترى الشيخ الرئيس يقول في أجوبة المسائل العشر: «كلّ ما تعلّق وجوده بغيره و مبدأ وجوده فهو مسبوق في ذاته وكلّ مسبوق في ذاته على الإطلاق و إمّا بالقياس» و يقول في الشفاء و النجاة: «كلّ معلولٍ مُحدّث و على الإطلاق و إمّا بالقياس» و يقول في الشفاء و النجاة: «كلّ معلولٍ مُحدّث و ليس حدثه إنّما هو في آنٍ من الزمان فقط، بل هو مُحدّث في جميع الزمان و الدهر.» [20]

فأقول: إنّ أفلاطن الإلهي قد صرّح في كتابه الذي يسمّى فاذن و " فسي كـتابه الذي يُدعى طيماوس و بالجملة في أكثر ما وصل إلىّ من كتبه و كلامه أو بلغني من قبَل ناقلي أقواله بأنّ العالم أوجد بعد ما لم يكن فني الأعيان، بل كـان المـوجود موجده فقط حيث قال بهذه العبارة: «إنّ للعالم مُبدِعاً محدثاً أزلياً واجباً بذاته عالماً بجميع معلوماته على نعت الأسباب الكلّية كان فسي الأزل و لم يكـن فسي الوجود رسم و لا طلل» و أحال وجود حوادث لا أوّل لها لكته بيّن امتناع ذلك بما يحوج إلى تدقيق للنظر يخرجه عن العمل على سياق ما يتكلّفه المتكلّمون من

ن: لميتفطن؛ هامش «ن»: لميدع.
 س: واجب.

۱. ن: لميقصد. ۲. س: او.

شمول حكم كلّ واحد واحد لمجموع الآحاد و سوف نحققه من ذي قبل إن شاء اللّه تعالى؛ و أثبت جوهراً ستاه العنصر الأوّل؛ و أطلق لفظ الإبداع عليه و قد أخرجه عن الأزلية بذاته، بل جعل وجوده بوجود واجب الوجود كساير المبادي التى ليست زمانية و لا وجودها و لاحدوثها حدوث زماني.»

قال: «فالبسائط حدوثها حدوث إبداعي غير زمـاني و المـركّبات حــدوثها بوسائط البسائط حدوث زماني.»

و قال: «الشيء الذي لا حدوث له هو وجود الباري \_ تعالى \_ و الشيء الحادث الذي ليس بباق هو وجود الكائنات الفاسدات التي لاتثبت على حالة واحدة و الشيء الحادث الموجود بالفعل و هو أبداً بحالٍ واحدٍ هو وجود البسائط و المبادى التى لاتتغيّر من الجواهر العقلية التى هى فوق الزمان.»

و قال: «إنّه لم يسبق العالم زمان ولكنّه حادث أبدع و لم يكن في الوجود شي. و لم يبدع عن شي. ٩٠٠

فإذن لايكاد يصح اتفاق الحكيمين في أمر الحدوث و يشبه أن يكون هذا الحكيم المبرّز قد أخذ هذا الحكم من فرفوريوس الشارح لكلام أرسطاطاليس حيث قال: «إنّ الذي يحكى عن أفلاطن عندكم من أنّه يضع للعالم ابتدائاً زمانياً فدعوى كاذبة؛ و ذلك أنّ أفلاطن ليس يرى أنّ للعالم ابتدائاً زمانياً لكن ابتداء من جهة العلّة و يزعم أنّ علّة كونه ابتداؤه [٣٥٣] و قد رأى أنّ المتوهم عليه في قوله «إنّ العالم مخلوق» و «إنّه أحدث لا من شيء» و «إنّه خرج من لا نظام إلى نظام» غلط و ذلك لأنه لا يصح دائماً أنّ كلّ عدم أقدم من الوجود في ما علّة وجوده

١. ن: ـ و لم يبدع عن شيء. ٢٠ س: + فدعوى كاذبة و ذلك ان أفلاطن.

شيء آخر غيره و لاكلّ سوء نظام أقدم من النظام؛ و إنّما يعني أفلاطن من اأنّ الخالق أظهر العالم من العدم إلى الوجود أنّ وجدانه لم يكن من ذاته لكن سبب وجوده من الخالق.

و كأنّ فرفوريوس إنّما لم يهتد إلى ما رامه أفلاطن إمّا ذهبولاً عن المعنى المحصّل في المسبوقية بالعدم و إمّا تشوّقاً و تهوّساً بإثبات القدم على أنّه أقل تحصيلاً من ساير تلامذة أرسطاطاليس و ليس بعيد النور طويل الأمد في التحقيق كأترابه. أ فترى الشيخ الرئيس ما يصنع به في الشفاء و الإشارات و قلّما يتّكل عليه في شرح كلام أرسطاطاليس، بل أكثر تعويله [٣٥٥] على ثامسطيوس.

و أمّا ما قاله صاحب الأنوار و الإشراقات في حكمة الإشراق: «انّ الاختلاف بين متقدّمي الحكماء و متأخّريهم إنّما هو في الألفاظ و اختلاف عاداتهم في التصريح و التعريض و الكلّ قائلون بالعوالم الثلاثة متّفقون على التوحيد لا نزاع بينهم في أصول المسائل» ففسّر الشارح [٣٥٣] ذلك بقوله: «أي في المسائل المهمّة التي هي الأمّهات كقِدَم العالم و صحّة المعاد و ثبوت السعادة و الشقاوة و أنّه حتالي عالم بجميع الأشياء و أنّ صفاته عين ذاته و أنّه يفعل بالذات و أمثال ذلك من أصول المسائل الحكمية و أمّهاتها؛ و أمّا الفروع فقد يقع الخلاف فيها لاختلاف مآخذها.» [٣٥٧] فالمراد بقِدَم العالم فيه إنّما هو نفي البدؤ الزماني عنه؛ يعنى أنّه لم يتقدّمه شطرٌ من الزمان أصلاً.

و لا شكّ أنّه متّفق عليه بين الفلاسفة لايستنكره مَن له قسـطٌ مـن تـحصيل الحكمة، بل بضاعة من غريزة العقل.

و أمّا إنبات البداية له على المعنى المحصّل الذي سمّيناه الحدوث الدهـري

فدقيق غامض لم يتعرّفه الجمهور لدقّته و غموضته؛ و أ إنّ معلّم الفلسفة المشّائية و من تأخّر عنه إلى يومنا هذا لفي غفلة عنه لمحوضة عقليته و شدّة ارتفاعه عسن الوهم؛ و أيم اللّه إنّه لَمِن أمّهات المسائل و عويصاتها ولكن يمسر إليه بلوغ الطبيعة الوهمية بنقيصاتها؛ فصقالة الجوهر القابل لفيض العقل إنّما إكسيرها رفض البدن الغليظ السابل لفطرة النفس و ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُوتِيهِ مَن يَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الفَضْلِ التَّطِيمِ ﴾ [٣٥٨].

### ذيل

ما أصح قول الشيخ الرئيس في التعليقات: «المُحدَث إن عُني به كلّ ما له أيسٌ بعد ليسي مطلقاً \_ أي بعد أن كان معدوم الذات لا معدوماً في حالٍ من أحواله و إن لميكن في الزمان \_ كان كلّ معلول مُحدَثاً؛ و إن عُني به كلّ ما وجد في آ زمان و وقت قبله؛ فبطل لمجيئه بعده أو تكون بعديته بعديةً لاتكون مع القبلية موجودة، بل ممايزة لها في الوجود؛ لأنها زمانية؛ فلايكون كلّ معلول مُحدَثاً، بل المعلول الذي سبق وجودة زمان و سبق وجودة لا محالة حركة و تغيّر » [٣٥٩] لو كان يشعر أنّ هناك قسماً آخر يتوسط القسمين هو أن يعنى بالمُحدَث كلّ ما سبق وجودة عدمٌ واقعي في الأعيان؛ فيكون أيسيته بعد ليسيةٍ مطلقةٍ سرمديةٍ لا بحسب الذات فقط في اعتبار العقل، بل واقعة في الأعيان خارج الأذهان على أن تكون البعدية مايزة للقبلية لا ممايزة زمانيةً بل سرمديةً؛ فيكون كلّ معلول مُحدَثاً على هذا النحو أيضاً كما أنّه مُحدَث بحسب الذات؛ و الحوادث الزمانية مُحدَثة على الأنحاء النات حمعاً.

ثمّ لو تفطّن لذلك لم يردف قوله بأنّ العالم ليس وجد بعد أن لم يكن موجوداً بعديةً حدثت مع بطلان معنى هو القبلية؛ فيكون قد وجد وجوداً زمانياً متقدّراً يكون فيه القبل متقدّماً على البعد و يكون القبل باطلاً لسجيء البعد؛ فكأنف قداستبان لديك أنّ بعض ما يوجد بعد أن لم يكن ليس يوجد وجوداً زمانياً متقدّراً كالزمان نفسه و هو مسبوق بجميع أجزائه بالعدم لا بأن ينتهى إليه طرفه فقط.

### ختام

ذكر المشّاؤون أنّ الموجودات منها ما هي متحقّقة الوجود محصّلته و منها ما هي أضعف في الوجود؛ و الزمان من الأمور الضعيفة الوجود كالحركة و الهيولى؛ و قبل في الشفاء: «و الزمان يشبه أن يكون أضعف وجوداً من الحركة» و كأنّ المعلّم الأوّل أخذ هذا المعنى من قول أستاده إمام الحكماء أفلاطن الإلهي في أسؤلته [85٠] عن تلميذه طيماوس «ما الشيء الكائن و لا وجود له؟» و «ما الشيء الموجود و لاكون له؟» يعنى بالأوّل الحركة المكانية و الزمان؛ لأنّه لهيؤهله لإسم الموجود و يعنى بالثاني الجواهر العقلية التي هي فوق الزمان و الحركة و الطبيعة و حقّ لها إسم الموجود؛ إذ لها السرمد و البقاء و الدهر.

ثمّ من الأمور المتعلّقة بالزمان أنّ الزمان محسوس لنا من وجهٍ و معقول من وجهٍ فل معقول من وجهٍ و معقول من وجهٍ فإنّ كلّ احساسٍ يتبعه تعقّلٌ و من فقد حسّاً فقد عسلماً و معقول السباري \_ تعالى \_من كلّ وجه؛ فلذلك لا يكون المدرك الزماني لنا إلاّ بالحسّ و التخيّل و يكون للباري \_ تعالى \_ على المعقولية الصرفة و عقل الباري له أتمّ و أرفع مسن

١. س: الحكمة.

إدراكاتنا التعقّلية بما لايحصى و أشدّ و أقوى منها بما لايتناهي.

و من المباحث المتعلّقة بالزمان أنّ الزمان ليس بعلّةٍ لشيءٍ من الأشياء، بل إنّما يتوقّف الحوادث على حصص من الحركة التي هي محلّه؛ فلذلك يختص وجوداتها بالأزمنة المعيّنة على مجرّد أن يكون هي ظروفاً و أوقاتاً لها لا على أن يكون هناك علية و تسبّب لكنّه إذا كان الشيء مع استمرار الزمان يوجد أو يُعدم و لم تُرّ له علّة ظاهرة نسب الناسُ ذلك إلى الزمان إذ الم يجدوا هناك مقارناً غير الزمان أو لم يشعروا به؛ فإن كان الأمر محموداً مدحوا الزمان و إن كان مذموماً الأمور الوجودية في أكثر الأمر ظاهرة العلل، و العدم و الفساد خفي الملّة؛ فإنّ سبب البناء معقول و سبب الانتقاض و الاندراس مجهول في الأكثر و كذلك إن شئت استقريت جزئياتٍ كثيرةً فيعرض لذلك أن يكون أكثر ما يُنسب إلى الزمان هو من الأمور العدمية و الفساد كالنسيان و الهرّم و الانتقاض و وهن المادة و غير ذلك؛ فلذلك صار الناس يولعون بذمّ الزمان و هَـجُوه؛ و لكـلٍّ من تـلك الأعدام و الفسادات علل و أسباب في عالم الطبيعة.

هذا على ظاهر الفلسفة و أمّا على ما أدّى إليه الفحصُ التحقيقيُّ \_كما أشرنا إليه \_ فشيء من العدميات لايستند إلّا إلى عدم علّة الوجود أو عدم علّة استمراره؛ وكلَّ عدمٍ و إن كان طارياً في ظاهر الأمر فهو أزلي في نفسه؛ لأنّه عبارة عن عدم تحقّقِ الوجود في زمان ذلك العدم [٣٤١] والوجودُ غير متحقّقٍ في زمان ذلك العدم [٣٤٣] من الأزل [٣٤٣]؛ إذ الوجود إنّما يتحقّق في زمان ذلك الوجود و لاير تفع تحقّقه في ذلك الزمان [٣٤٣] أصلاً، بل قد لايستمرًا؛ [٣٤٥]

٨. س: إذا. ٢. س: - ذلك.

فلا يتحقّق الوجود في زمان آخر؛ فيبقى الشيء على عدمه الأزلي في ذلك الزمان، لعدم تحقّق ما يستوجب فيضان الوجود فيه عن العلّة؛ فينقطع استعرار الوجود بعدم فيضانه؛ فيظنّ آنه قد انقطع الوجود بأن ارتفع و حدث عدمٌ؛ و ليس كذلك؛ فكلّ عدم و فسادٍ و اندراسٍ و وهنٍ في المادّة فإنّما يكون على ذلك السبيل.

و ذلك كلّه على مسلك الحكمة و ما يذهب إليه الحكماء؛ و رهطٌ من المتكلّمين يجعلون الأعدام و الفسادات و تخصيصات الوجودات بتأثيرات العلّة من قِبَل خصوصيات الأوقات؛ و أمّا أنا فلا أقلّد في ما اعتقده إلّا الحقّ و لا أتّسبع إلّا البرهان؛ فللحقّ أهل يجدون العقل عليه دليلاً و للباطل أهل لايستطيعون إلى الحقّ سبيلاً؛ و لولا أن ثبّنى ربّى لقد كدتُ أركن إليهم شيئاً قليلاً.

و إذ قد بلغ فحصُ الحقّ بنا إلى هذا النصاب فلنختم عليه النزعة الأولى من المساق الأوّل و نأخذ في ابتداء القول من النزعة الثانية و عالم العقل لنا بفضل الله و رحمته كالمنتزعة و القوّة النظرية كإنسانية أ؛ فقد تولّينا أرصاداً عقليةً رصدنا فيها مسير كوكب التحقيق في فلك الحكمة و سير نجم الحقّ على معدّل نهار آلاحقيق بآلات رصدية من تقويم الفكر و تلطيف السرّ و تهذيب النفس و تخليص العقل عن الوهم صالحةً للرصدين الحدسي و الفكري متّخذين ذات شعبتين [۳۶۶] من النفس المجرّدة و ذات حلقٍ من القوّة العاقلة و ذات ثقبتين من القوّة النظرية و أسطر لاباً من العقل الخالص و ربعاً مجيّباً من السرّ النقيّ و مقياساً من البرهان الصريح و فرجاراً من الوجدان الصحيح و مسطرة من سلامة الفطرة و استقامة الفطنة و حلقة إسكندرية من دايرة اليقين على جَيب النظر البالغ و قُطر القول القول

المبين؛ و لابدّ لمُدرِك الحقّ من أن يضع لزنة العلم ميزاناً من الطبع المستقيم و معياراً من الذوق السليم مع إهمال لجانب البدن و رفض لجهة الطبيعة.

فليكن عندك سنة عقلية في مطالعة هذه النزعة، بل نزع هذا الكتاب على العموم لا تتعدّاها هي أنّه متى ما ضاق عليك الأمر في نيل المرام و إذعان الحقّ من بعد فقه الكلام فعليك أن تهاجر كورة الطبيعة و تجاهد بُغاة العقل من القُوى الوهمية و الخيالية و ترفض أعداء الله فيك من الدواعي الجسمية و الصوارف البدنية و تستهتك الجلابيب الجسدانية و الغواشي الهيولانية و تستحقر البهجة الجسدية و اللذّة المزاجية؛ فعساك تنفصل عن عالم الغرور [٣٤٧] و تتصل بالملأ الرفيع حول حضرة القدس بالأفق الأقصى و تفارق أصقاع إقليم الزور و تتمسك بجناب ربّك الأعلى؛ فيتيسر لك أن تشاهد فضاء عالم الملكوت من كرّة النفس الناطقة بعين المقل المستفاد و هنالك يتهيّأ لعقلك أن يسبح في نهر علم اليقين؛ فيصل إلى شاطئ حق اليقين.

و إذ دريتَ أنَّ مقناطيس درك الحقّ هو صَدَّع غِيَمِ القلب بالبروق الخاطفة الملكوتية و تنوير جوّ السرّ بالأنوار الساطعة اللاهوتية؛ فإذا استقيتَ ماء الحكمة من شطّ العقل فاحذِر أن يدور بك دولاب الوهم أدوار الشكوك؛ و الله وليّ الفضل و الجود؛ و بيده مفاتيح الفيض و مقاليد الوجود؛ و الحمد لله كما يليق بكرم وجهه و عزّ جلاله.

فلقد نجز القول في النزعة الأولىٰ بمنّه و إفضاله؛ و كتب مصنّفه أحوج الخلق إلى الربّ الغنيّ، محمّد بن محمّد المدعرّ بــاقر الدامــاد الحســيني، خــتم اللّــه له بالحُسني حامداً مصلّياً مسلّماً مستغفراً راجياً مؤمّلاً داعياً. ا

١. سن: + أمّا بعد، فقد كان من من الرحيم الرحمن الذي لا يكدر عن عطاياه بالامتنان و لايبيع نعمه بالأنمان أن وقق عبده - و هو أولن بالحرمان - لا تتطاف ورود هذه الأزهار و اجتناد إلى هذه الثمار و اقتناء هذه اللوالي البحرية و العقود الجوهرية و النخب الصحاح اللغوية و أخذها من الساحل حيث ألفاها اليم فيه و أبداها قذف متلاطم العباب إليه: و هي لعمري الجوهر الذي لم ينفب و المعلقة اللتي لم تركب و لما كان مؤتفها و مبدعها و مصنفها من ذرّية المصطفى و عترة المرتضى كانت بكلامهم أنسب و إملائهم أقرب؛ فيي حدّ وسط بين كلامهم و كلام البريّة؛ و لها على ماسواها ما لمؤتفها من المدريّة كتبتها بمحمد الله مسودتها الأصلية و نسختها اللتي بخطة الأزلية. ثمّ هذا الكتاب بعون الله الملك الوقاب في يوم الخميس تامن من شهر ربيع الأوّل سنة ستّ و ستين بعد الآلف من هجرة النبوية - صلوات الله عليه أنا أقل العباد، الحقير الجاني المذنب العاصي، محمد القسم بن احمد الطبرستاني [بلدة من ببلاد المشهور بالبارفروش] نقل من خطّ السيّد الركيّ، أفضل المتقدمين و المتأخرين، مير محمد باقر الداماد الحسيني بالبارفروش] نقل من رسوء من و نور ضريحه - و كان مسكني و منامي في ذلك الزمان في مدرسة الشيخ المغفور المبرور شيخ لطف الله الميسي العاملي. ن: - و كتب مصنفه... داعياً.

النزعة الثانية

## بسم الله الرحمن الرحيم و الاعتصام بالعزيز العليم ا

ربّ لاأتق إلّا بك و لاأتكل إلّا عـليك و لاأرى فـي الوجـود إلّا نـور وجـهك؛ فأدركنى بفيض فضلك و اهدني سبيلاً إلى جناب قدسك و لا تجعل للشيطان على قلبى دليلاً و لا للباطل إلى سرّى سبيلاً.

و صلِّ و سلِّم على أفضل الوسائل إليك، محمّد، أكرم المرسلين و آله أفاضل المعصومين ما دارت السعوات على الأرضين.

#### النزعة الثانية

من المساق الأوّل من كتاب الصراط المستتيم في أنحاء الحدوث الزماني و تحقيق القول فيها و ما يترتّب على الفحص عنها و كشف غطاء الخفاء عن مُحَيًا الحقّ في غوامض حكميةٍ ترتبط بمسائل الحركة و تلتصق بالمباحث الزمانية

١. س، ن: ـ و الاعتصام بالعزيز العليم.

#### فصل

# في أنواع الحدوث الزماني و تحقيق ما عليه الأمر فيها و ما يُناط \ [٣۶٨] بالفحص عنها على سبيل قول تحصيلي

#### إشارة

لعلّ النظر التحقيقي لا يسع إلّا أن نقول على سياق ما قاله الشيخ في الشفاء و غيره: إنّ وجود الشيء الواحد الزماني أو عدمه:

[الف.] إمّا أن يكون دفعياً بأن يحصل أو يعدم دفعةً في آنٍ يختصّ به؛ فـأن استمرّ كان ذلك الآن أوّلَ آناتِ حصول الوجود أو العدم؛ و إن لم يــبق كــالأمور الآنية كان مجرّد ذلك الآن لاغير ظرف الحصول.

[ب.] و إمّا أن يكون تدريجياً بأن يكون الشيء الوحداني له هويّة اتّـصالية لايمكن أن يتحصّل إلّا في زمان واحد متّصل على سبيل الانطباق عليه؛ و يعبّر عن ذلك بالحصول على سبيل التدريج؛ و لايلزم أن يكون حصول ذلك الشــيء حصول أشياء كثيرةٍ في أجزاء ذلك الزمان؛ لأنّه من حيث هويّته ليس بملتئمٍ عن أشياء كثيرة، بل هو شيء واحد من شأنه قبول القسمة إلى أجبزاء؛ فهو قبل عروض القسمة ليس إلّا شيئاً واحداً منطبقاً على زمان واحد و لايكون لذلك الزمان طرف يوجد هو فيه؛ لأنّ وجوده ممتنع الحصول في طرف زمانٍ أو حدٍّ من حدوده، بل واجب أن يحصل مقارناً لجميع ذلك الزمان؛ و أمّا بعد عروض القسمة فيكون حصول أجزائه في أجزاء ذلك الزمان شيئاً بعد شيء؛ فهذا الحاصل - أعني ما يكون له حصول واحد تدريجي - لايكون له آن ابتداء الحصول، بـل ظـرف حصوله إنّما هو الزمان لا طرفه.

[ج.] و إمّا أن يكون زمانياً بأن يكون حصول الوجود أو العدم في نفس الزمان لا في طرفه و لا فيه على سبيل الانطباق عليه؛ إذ لا يكون للشيء الحاصل هويّة اتصالية ينظبق على الزمان، بل إنّما يختص حصوله بذلك الزمان على معنى أن لا يمكن أن يوجد أو يفرض في ذلك الزمان آن إلّا و يكون ذلك الشيء حاصلاً فيه و لا يكون لذلك الحاصل آن أوّل الحصول أصلاً لا طرف ذلك الزمان و لا آن آخر فيه.

و <sup>٢</sup> تقرير القول كأنّه على أسلوب تحصيلي قداضمحلّ به ما استشكله مُثير فتنة التشكيك من الشكوك في الملخّص و في شرحه للإشارات.

# شُكُّ وهميٌّ و فحصٌ حِكميٌّ

كانّك متوهّم أنّ وجود الشيء أو "عدمه بتمامه إمّا أن يحصل يسيراً يسيراً؛ فيكون في زمانٍ على وجه الانطباق عليه و الانقسام إلى الأجزاء حسب انقسامه أو دفعةً

۱. س: سيل، ۲. س: دو، ۳. ن: و.

واحدةً؛ فيكون في آنِ قطعاً و\ هو آن أوّل الحصول.

و كذلك تقول: إنّا أن يحصل بتمامه دفعةً واحدةً؛ فيكون في آنٍ هــو آن أوّل الحصول ضرورةً أو لا بل قليلاً قليلاً؛ فيكون لا محالة في زمانٍ ينطبق هو عليه؛ فكيف يتصوّر ٢ هناك الواسطة؟!

فيقال لك: الموجود أو المعدوم دفعة بمعنى الذي يحصل في آنٍ واحدٍ يختصّ به ابتداءٌ وجود الشيء أو عدمه بتمامه ليس لازماً لمقابل الذي يوجد يسيراً يسيراً ويعدم يسيراً بسيراً بسيراً بسيراً بسيراً بل هو أخصّ صدقاً و تحقّقاً ممّا هو المقابل له الموجود أو العدم أو الاستحالة أو غير ذلك يسيراً يسيراً؛ و هذا يصدق على ما يحصل وجوده بتمامه دفعة واحدة في آنٍ مّا سواء استمر زماناً مّا أو لم يبق بعد ذلك الآن أصلاً أو يحصل عدمه بتمامه دفعة واحدة في آنٍ مّا وعلى ما يحصل وجوده بتمامه في زمانٍ مّا بأن يكون في جميع ذلك الزمان موجوداً على معنى أنّه في كلّ جزء من أجزاء ذلك الزمان و في كلّ آنٍ من الآنات المفروضة فيه موجود بتمامه و يكون في الآن الذي هو طرف ذلك الزمان وليس بزمانٍ معدوماً و يكون في الآن الذي الزمان و في كلّ جزء من أجزاء ذلك الزمان و في كلّ جزء من أجزاء ذلك الزمان و في كلّ جزء من أجزاء ذلك الزمان و في كلّ جزء من الآنات المفروضة فيه معدوماً و يكون في الآن الذي ذلك الزمان و ليس بزمانٍ موجوداً. [ ٢٩٩]

فهذا الوجه الأخير ليس يوجد فيه الشيء أو يعدم قليلاً قليلاً و الأوّل أيضاً كذلك و هو الذي يكون وجوده أو عدمه في آنٍ لكن هذا الوجه يباين ذلك الوجه الأوّل بأنّ ذاك قد فرض فيه الحكم في الآن الذي هو نهاية الزمان بالذات كالحكم في جميع ذلك الزمان إذا كان للحكم استمرارٌ و في هذا قد فرض الحكم

في ذلك الآن مخالفاً للحكم في ذلك الزمان من غير أن يوضع آنٌ بعد ذلك الآن لابتداء المخالفة و إلّا لوقعت مشافعة بين آناتٍ و لكان ذلك الآن هـــو الطــرف بالذات.

و ليس كلامنا الآن في أنَّ هذا الوجه الثاني يصحّ وجــوده أو لايــصحّ؛ فــإنَّا لانتكلُّم فيه من حيث يصدَّق ا بوجوده؛ بل إنَّما نلحظه من حيث يحمل عليه سلبٌ مًا \_أعنى أنّه ليس يوجد أو يعدم قليلاً قـليلاً \_و له فــى ذلك شــريك؛ فــذلك ٢ الشريك أخصٌ من هذا السلب و الأخصّ لايلزم الأعمّ؛ و ليس يجب أن يكون الشيء من حيث يتصوّر موضوعاً أو محمولاً بحيث يصدّق بتحقّقه أو لايصدّق؛ و قد علم هذا في صناعة المنطق. فإذن قولنا: «ليس يوجد أو يعدم يسيراً يسيراً» الذي هو مقابل قولنا: «يوجد أو يعدم يسيراً يسيراً» أعمّ من قولنا: «يـوجد أو يعدم دفعةً» بمعنى أنّه يكون حاله ذلك في آن مبتدأ و كذلك مقابل «ما يوجد أو يعدم دفعةً» هو «ما لايوجد دفعةً» أي لايوجد في آنِ مبتدأ أو لايعدم كــذلك و ليس يلزمه لا محالة «أنَّه يوجد أو يعدم قليلاً قليلاً» بل قديصدق معه الذي بحسب الوجه المذكور؛ فليس قولك: «إمّا أن يكون يسيراً يسيراً أو يكون دفعةً في آن مبتدأ» أو قولك: «إمّا أن يكون دفعةً أو يكون قليلاً قليلاً» أصادقاً صدق المنفصل المحيطِ بطرفَى النقيض أو المحيط بشيءٍ و ما يلزم نقيضه. فقد تبيّنت الواسطة: فاعتزل الوهم تتعرّفها.

### تبيان

سبيل البرهان على تثليث القسمة و تحقّق ٥ هذه الواسطة على سياق ما في الشفاء

٣. ن: ـ الذي هو مقابل... يسيراً.

۱. س. تصدُّق.

۲. ن: فذاك. ۵ ق: تحقيق.

۴. ن: دفعة أو قليلا.

هو أن ننظر ا هل الآن المشترك بين زمانين في أحدهما الأمر بحالِ و في الآخر بحالٍ أُخرىٰ قد يخلو الأمر فيه عن الحالين جميعاً أو يكون فيه على إحدى الحالين دون الأُخرى؛ و من المعلوم أنَّ الأُمرين اللذين هما في قوَّة المتناقضين أو المتقابلين تقابلَ العدم و الملكةِ يمتنع خلوُّ الشيء أو الموضوع القابل عنهما جميعاً في ذلك الآن.

ثمّ من الأمور ما يحصل في آنِ ثمّ يتشابه حاله في أيّ آن فُرض في زمان وجوده و لايحتاج في أن يكون إلى أن يطابق مدَّةً، كالمماسّة و التربيع و غير ذلك من الهيئات القارّة المتشابهة الحال في كلّ آنِ من زمان وجودها؛ و ما كان كذلك فالشيء في ذلك الآن الذي هو الفصل المشترك موصوف به.

و منها ما يقع وجوده في الزمان الثاني وحده و الآن الفاصل بينهما لايحتمله كالحركة التي لاتشابه ٢ حالها في آنات زمان وجودها، بل يتجدّد بحسبها ٣ في كلّ آنِ قُربٌ جديدٌ إلى الغاية و بُعدٌ عن المبدأ و هي إنِّما تحصل بعد الآن الذي هــو الفصل المشترك؛ أي ً في جميع الزمان الذي هو بعده و في جميع آناته؛ وكذلك ما لايقع إلّا بالحركة، كاللامماسّة التي هي المفارقة بعد المماسّة؛ فلمثل هذه الأُمور لا يكون أوّل آنات التحقّق ٥ و إلّا فإمّا أن يتّصل ذلك الآن بالذي هـ و الفـصل المشترك؛ فيلزم تشافع الآنات أو يتخلّل بينهما زمانٌ؛ فيلزم خلوُّ الشيء في ذلك الزمان عن الحركة و السكون و المماسّة و اللامماسّة مثلاً.

و بالجملة: الحركة التوسّطية موجودة قطعاً و لاتحصل في الآن الذي هو طرف زمان الحركة القطعية؛ لأنَّه آخر آنات السكون.

و أيضاً: هو منطبق على طرف المسافة الذي هو مبدأها؛ فكيف يـصدق أنَّ

١. ق: تنظر. ۳. ن: رىحسىما. ۲. ق: بنشابه. ٥. ق: النحقيق.

المتحرّك بحسب وقوعه فيه متوسّط بين مبدأ المسافة و منتهاها؟ و بعد ذلك الآن لا يخلو عنها آنٌ من آنات زمان الحركة و لا جزء من أجزائه؛ و لا يمكن أن يتلو ذلك الآن آنٌ آخر؛ فيقع بين الآنات مشافعةً؛ فإذن هي موجودة في زمانٍ مّا أو في كلّ آنٍ من آناته و ليس لها آن ابتداء الحصول و كذلك حال ما لايتمّ حصوله إلّا بالحركة التوسّطية و لا يستدعي قدراً معيّناً من الحركة القطعية أصلاً، بل يكفي فيه تحقّقُ حركةٍ مًا على أيّ قدرٍ كان.

و أيضاً: ما يختصّ وجوده بآنٍ فقط كالأُمور الآنية الوجود إنّما يعدم في جميع الزمان الذي طرفه آن الوجود و في جـميع الآنــات بـعد ذلك الآن ً و لايكــون هناك آن مبتدأ يختصّ به أوّل وقوع العدم.

#### تنبيه

أوّل الأقسام \_أعني الحصول الدفعي \_و هو الحصول دفعةً في آنٍ هو طرف للزمان و فصل مشترك بين حاشيتيه لايقع إلّا في الحوادث الزمانية؛ فإنّ القديم الزماني لا يبتدأ وجوده في آنٍ، بل إنّما يكون حادثاً دهرياً يُخرجه مُبدعه من النماني لا يبتدأ وجوده في الخارج إلى الوجود من دون أن يتحقّق هناك آنٌ يكون طرفاً لزمانٍ على ما قد استبان لديك من قبل؛ و أمّا الأخيران \_أعني الحصول يسيراً في زمان على سبيل الانطباق عليه و هو الحصول التدريجي و الحصول في نفس الزمان لا على التطابق و هو الحصول الزماني - فكما يكونان في الحوادث الزمانية كالحركات القطعية الحادثة زماناً و مقاديرها من الأزمنة و الحركات التوسطية الراسمة لتلك الحركات و الآنات السيّالة الراسمة لتلك

الأزمنة فقد يكونان للقديم الزماني أيضاً كـالحركة القـطعية للـفلك الأقـصىٰ و الزمان الذي هي محلّه و الحركة التوسّطية لذلك الفلك و الآن السيّال الذي هو منطبق عليها.

#### توضيح

فإذن الحادث الزماني ليس ما يكون له أوّل آنات الوجود، بل هو ما يكون زمان وجوده مسبوقاً بزمان عدمه أو آن وجوده طرفاً لزمان عدمه السابق سواء كان طرفاً لزمان عدمه اللاحق أيضاً؛ فيكون فصلاً مشتركاً بين زمانى عدميه السابق و اللاحق أو كان طرفاً لزمان وجوده البقائي؛ فالحادث الزماني يكون على ثلاثة أضرب:

[الف.] ضرب منه يوجد عن العلّة دفعةً في آنٍ مّا من الآنات و يكون وجود هذا الحادث ٚأو أوّل حدوثه لا محالة منطبقاً على ذلك الآن.

[ب.]و ضرب منه يوجد عن العلّة في مجموع زمان معيّن على نحو الانطباق عليه بحيث ينفرض بإزاء كلّ جزء من الزمان جزء في ذلك الحادث؛ فيكون تحصّلُ كلّ بعضٍ من أبعاض ذلك الحادث في بعض معيّن من أبعاض ذلك الزمان.

[ج.] و ضرب منه يوجد مجموعه في جميع أجزاء زمانٍ مّا لا عملى نحو الانطباق عليه، بل بأن يوجد جميع ذلك الحادث في كلّ جزءٍ فُرض من أجـزاء ذلك الزمان.

و أمّا الحادث الدهري فيفيض بتمامه عن العلة مرّةً واحدةً ولكن لا في زمانٍ و

١. ن: ـ مسبوقاً بزمان عدمه أو أن وجوده.

لا في آنِ مًا من الآنات و هو يشارك الحادث الذاتي في ذلك المعنى و يباينه من حيث إن مًا من الآنات و هو يشارك الحادث الذاتي في حدث بتمامه عن العلّة مرّة واحدة و يقع في الدهر الذي ليس فيه امتداد و لا مقابله؛ و الحادث الذاتي لو لم يكن حادثاً دهرياً على ما اخترعه المتهوسون بالقِدَم لا يكون كذلك، بل يكون موجوداً دائماً دواماً دهرياً لكن لا دواماً ذاتياً، بل بتأثير العلّة و إفاضة الموجِد على الدوام.

#### استقراء

يندرج في النوع الأوّل الأمورُ الآنيةُ كالوصولات إلى حدود المسافة و الوصول إلى ما إليه الحركة و الكون و التربيع و التماسّ و السكون [٣٧٠] و انطباق إحدى الدايرتين على الأخرى و أحد الخطّين على الآخر و كلّ ما يكون له آن ابــتداء الحدوث ثمّ يستمرّ وجوده زماناً.

و تقع في النوع الثاني الحركاتُ القطميةُ و مقاديرُها المنطبقةُ هي عليها من الأزمنة [٣٧١] الحادث ارتسامها في الأذهان و ما يتّبع الحركات من الهيئات الغير القارّة اكالأصوات و أمثالها.

و يدخل في النوع الثالث الحركاتُ التوسطيةُ و حدوثُ الزاوية بالحركة كزاوية المسامنة الحددثة بين خطّين متوازيين يتحرّك أحدهما عن المسامنة إلى الموازاة و افتراقُ أحد الخطّين المنطبق أحدهما على الآخر عنه أو تقاطعهما بالحركة و اللاوصولُ و اللامماسةُ و الفسادُ و بالجملة كلّ ما لايتمّ إلّا بالحركة لا بالانطباق عليها و عدمُ الأمور الآنية الحصول و عدمُ الآن، بل الأعدام الطارية للحوادث

١. ن: الهيئات القاره.

مطلقاً بعد آخر آنات وجودها. [٣٧٢]

و لو استقريتَ وجدتَ جزئيات تكاد لاتنحصر <sup>١</sup>.

### تذكير

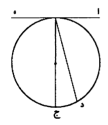
فإذن قد انكشف لك ما أسلفناه مِن حلّ الشكّ للمتوهّمين في أمر عدم الآن و أنّه يلزم أن يكون تدريجياً أو يستوجب مشافعةً بين الآنات؛ فكأنّه قدبان أنّ الآن إنّما يُعدَم في جميع الزمان الذي بعده و في كلّ جزء و حدّ منه لا في آنٍ يليه؛ فإنّ فنائه ليس إلّا بعبور زمانٍ مّا غير متعيّن الامتداد.

و اعتبِر الحكمَ من النقطة؛ فما أشبه أمر الآن بأمرها؛ فكما أنّ النقطة موجودة طرفاً للخطّ و ليست موجودة في نفس الخطّ و ليس يتلوها نقطة يستدأ سنها عدمها.

فالحكم بأنّ النقطة موجودة هناك صادق على طرف الخطّ وليس بصادقٍ على نفس الخطّ المتّصل؛ و الحكم بأنّها ليست بموجودةٍ هناك صادق على نفس الخطّ وليس بصادةٍ على طرفه؛ و لايلزم من ذلك أن يكون للخطّ طرف آخر غير تلك النقطة يصدق عليه الحكم بأنّها ليست بموجودةٍ هناك؛ فكذلك في الآن بالنسبة إلى الزمان.

#### عقدة و تعقيد

أسمعتَ ما يُعدَّ من عويصات الشكوك و مُستصعبات الأوهام أنَّه قد برهن أقليدس الصوري في خامس عشر المقالة الثالثة "من أصول الهندسة عملي أنَّ الزاويمة الحادثة من الدايرة و الخطّ المماس لها أحدّ من كلّ زاوية حادّة مستقيمة الخطّين؟ فلامحالة تكون الزاوية الحادثة من قطر الدايرة و مقترها أعظم من جميع الزوايا الحادّة المستقيمة الخطّين لما بيّنه أقليدس في ذلك الشكل أيضاً و لاتّها تستم الزاوية الأولى من قائمة؛ إذ الخطّ الخارج من نقطة التماس إلى مركز الدايرة عمود على الخطّ المماس، كما برهن عليه في هذه المقالة؛ و يلزم من ذلك أنّه إذا حرّك القطر من طرف المركز أدنى حركة مع ثبات نقطة التماس تصير الزاوية الحادثة من القطر و الدايرة بعد الحركة أعظم من قائمة من غير أن تصير مثل القائمة؛ لأنّ أي قدرٍ يتحرّك القطر ينضاف إلى تلك الزاوية زاوية مستقيمة الخطّين و هي أعظم من الزاوية الحاصلة من الدايرة و القطر من قائمة؛ فيكون مجموعهما أعظم من قائمة؛ فيلزم الحاصلة من الدايرة و القطر من قائمة؛ فيكون مجموعهما أعظم من قائمة؛ فيلزم أن يصير المقدار الصغير بالحركة أعظم من المقدار الكبير من غير أن يصير مساوياً له؛ و هذا هو الظفرة.



و يلوح الأمر من النظر في دايرة «ب ج د» على قطر «ب ج» و الخطّ المماس لها «ا ب ه» و خطّ «ب د» مفطبقاً تارةً على قطر «ب ج» و مفترقاً عنه أخرى بالحركة من جانب المركز مع ثبات طرفه المنطبق على «ب» نقطة التماس و بقاء قطر «ب ج» على ماكان.

ثمّ هل أضعيتَ إلى الذي [٣٧٣] يقول و هو متن قد أستطيل (٣٧٣) على أهل صُقع التحصيل: «و هذا الإشكال ممّا لم يصل إلينا من أحد من الفيضلاء و

الأذكباء حلُّه.

و أقول: قد تحقّق عند المحقّقين أنّ الزاوية من الكيفيات المختصّة بالكتيات و ليس كتاً بالذات، بل الكمّ بالذات هو السطح الذي هو معروض الزاوية؛ و لا شكّ أنّ السطح الصفير في هذه الصورة لايصير أعظم من الكبير إلّا بعد أن يساويه؛ و أمّا الزاوية القائمة فكيفية مخصوصة لاتوجد في هذه الحركة، كما أنّـه لاتـوجد الصفرة في الحركة من الفستقية إلى السواد و لا البياض؛ و في الطعوم لاتوجد في الحركة من الحموضة إلى الحلاوة المرارة.

و الحاصل: أنّ الطفرة إنّما تلزم لو كان المقدار الأصغر قدزاد على المقدار الأصغر قدزاد على المقدار الأكبر من غير أن يساويه؛ و المقدار هو السطح و هو لايزيد على السطح الأعظم منه إلاّ بعد أن يساويه؛ و أمّا الزاوية فليست مقداراً بالذات، بل هي من الكيفيات العارضة للسطح؛ و لايلزم تحقّقُ جميع الكيفيات في جميع الحركات الكيفية.»

و لايستشعر أنّ الكيفيات المختصّة بالكتيات تتصف ا بالمساواة و السفاوتة حسب اتصاف الكتيات التي هي المحالها. نعم لايكون ذلك لها البالذات؛ فاختلافها بالبظم و الصغر أو مساواتها يستلزم اختلاف كتيات هي معروضاتها أو مساواتها و بالعكس، بل هو ذلك بعينه منسوباً إليها بالعرض لعلاقة المقارنة؛ فكما أنّ السطح الناقص عن آخر لايزيد عليه بالحركة و التدريج إلا بعد المساواة \_كما استيقنه \_ فكذلك الكيفية المختصة به الموصوفة بالمساواة و المفاوتة بالعرض و التبعية لاتزيد على كيفية أخرى ناقصة عنها الله بعد البلوغ إلى مساواتها؛ و الكيفية المتكتمة بالعرض سيلهما في ذلك واحد.

ثمّ أليس السطح المتوسّط بين السطحين المعروضين لهيئتّي الحدّة و الانقراج

١. ق: يتصف

٣. ق: ـ هى. ٣. ن: لها ذلك. ۵. ن: لهنة.

٠٤ ن: .. عنها.

هو السطح المعروض لهيئة القائمة؟! فإذ يبلغ السطح الواقع في الدايرة إلى مساواة سطح القائمة هل يعرى عن إحاطة الخطّين الغير المفارقين إيّاه و لا يكاد يتوهّمه ذو غريزة العقل أصلاً أو لم يعر؟ فيلزم أن تعرضه الهيئة التي هي القائمة قطعاً و هو ممتنع هناك؛ فالذهاب إلى الكيفية لا يُنجي، بل لا يُجدي أصلاً على أنّ الرياضيين يجعلون الزاوية من مقولة الكمّ و الإشكال عليهم و الصفرة غير متوسّطة بين الفستقية و السواد و لا واقعة في مسلك الانتقال من البياض إلى السواد من طريق الفستقية؛ فإنّ لذلك الانتقال مسالك شتّى و في كلّ متوسّطات و في السلوك إنّما يجب البلوغ إلى المتوسّط لا غير؛ فلايقاس عليها حال القائمة المتوسّطة بين الحادة و المنفرجة.

## تنوير وحلَ

أليس من المستبين لديك أنّ الطفرة إنّما هي تركُ حدٍّ من حدود ما فيه الحركة و نيلُ حدٍّ آخر منها بالحركة التدريجية من دون البلوغ إلى حدٍّ يتوسّطهما أ؛ فإذا انضم إلى مقدارٍ منا مقدار انضماماً تدريجياً من غير أن ينضم إليه أوّلاً ما هو أقل من ذلك المقدار كانت مناك طفرة؛ و أمّا إذا فارق الشيء مقداراً و نال مقداراً خر عظيماً لاعلى سبيل التدرّج فلايلزمه أن يكون ذلك من بعد البلوغ إلى ما هو أقل منه؛ فإنّه إنّما يرجع إلى انعدام فرد من المقدار و حدوث فرد آخر عظيم من كتم العدم ابتدائاً؛ و هو لايستوجب أن يكون ذلك مسبوقاً بحدوث ما هو أصغر منه ؟

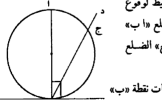
و أما استبان لك ممّا تأسّس أنّه إذا تحرّك خطّ عن الانطباق على خطّ آخر مع

ثبات انطباق المحدط وقيه على أحد طرقى ذلك الآخر تحدث بسينهما زاويــة لا على التدرّج، بل حدوثاً زمانياً في نفس مجموع الزمان الذي هو بعد آخر آنات الانطباق و لايكون لها آن أوّل الحدوث؟!

فإذن قدانكشف عليك أنّ زاوية القطر و المحيط ليست تتعاظم على التدريج إلى أن تصير منفرجة ، بل تحدث المنفرجة في جميع زمان حركة القطر مرّةً واحدةً لا على أن يختص ابتداء حدوثها بآنٍ؛ إذ الحادّة المستقيمة الخطّين الحادثة بين القطر المتحرّك و القطر المفروض ثابتاً تحدث كذلك و تنضم إلى زاوية القطر و المحيط انضماماً لا على التدريج، بل مرّةً واحدةً في نفس ذلك الزمان و كلّ آن مفروض فيه؛ فلا طفرة في تلك الأعظمية الحادثة مع الحركة التوسّطية للقطر و بسبها؛ فإنها تتوقّف في تحققها على تحقق حركةٍ ما قطميةٍ لا بأن تنطبق على قدرٍ من منها أصلاً؛ فإذن قد تحقق الأمر سواء كانت الزاوية من الكمّيات أو من الكفيات المختصة بها؛ فليتحقق الم

### تشکیك و حَسْم

و لعلَّك تعود فتقول: زاوية «ا ب ج» الحاصلة من القبطر و «ب ج د» المقاطع



للدايرة أصغر من زاوية القطر و المحيط لوقوع أحد ضلقيها و هو «ب ج د» بين ضلع «ا ب» المشترك بينهما و بسين قسوس «ب ج» الضلع الآخر لزاوية القطر و المحيط.

فإذا فرضنا حركة «ب ج د» مع ثبات نقطة «ب»

منه منطبقاً على نقطة التماس إلى جهة «ج ب» إلى أن ينطبق على «ب ه» الغطّ المماسّ تقرب نقطة «ج» موضع تقاطع خطّ «ب ج د» و الدايرة شيئاً فشيئاً إلى نقطة «ب »محلّ تماسّ الدايرة و خطّ «ه ب» إلى أن تتبدّل إلى نقطة التماسّ و تنطبق على «ب»؛ فتعظم زاوية «ا ب ج» يسيراً يسيراً إلى أن تصير قائمة من دون البلوغ إلى مساواة زاوية القطر و المحيط؛ فإنّ «ب ج د» مادام مقاطماً للدايرة تكون تلك الزاوية أصغر من هذه [٣٥٥] و إذا انتقل من التقاطع إلى التماسّ صارت هي أعظم منها؛ فقد صار الأصغر من مقدار أعظم منه بالتدريج على سبيل هي أعظم منه الحركة القطعية من غير أن يساويه.

ثم إن زاوية «ه ب ج» زاوية تماس خط «ه ب» و الدايرة و إن كانت أحد من جميع الزوايا الحادة المستقيمة الخطين لكنها من المقادير القابلة للانقسام إلى غير النهاية و إن لم يمكن انقسامها بوقوع خط مستقيم بين ضلعيها و حين انتقال خط «ب ج د» من مقاطعة الدايرة إلى مماسّتها تنضاف زاوية التماس القابلة للانقسام إلى غير النهاية إلى زاوية «ا ب ج» دفعة واحدة من دون أن ينضاف إليها أوّلاً بعض من تلك الزاوية مع أنّ ذلك الانضياف واقع على حد من حدود الحركة القطعية لخط «ب ج د» و إنّما يتحصّل على التدريج.

فيقال لك: أليس زاوية القطر و المحيط لها اعتباران: اعتبار أنّها سطح و اعتبار أنّها ألله الحركة بالاعتبار أنّها أحيطت بمستقيم و مستدير و هي إنّما تقع في طريق تلك الحركة بالاعتبار الأوّل فقط دون الاعتبار الثاني؛ و ذلك لأنّ شيئاً من الزوايا المستقيمة الخطّين لايمكن أن تساوي زاوية مختلفة الضلمين و كذلك العكس؛ فإنّه إذا طُبّق الضلع المستقيم من المستقيمة الضلعين على المستقيم من مختلفتهما أ؛ فـإمّا أن يـقع

المستقيم الآخر بين المختلفين أو خارجاً عنهما؛ إذ لايمكن أن ينطبق المستقيم على المستقدير؛ فلاتنطبق المستقيمة الضلعين إلى ما هي مختلفتهما .

و بالجملة: تختلف حقيقة الزاوية من جهة اختلاف الضعلين باستقامتهما معاً و كون أحدهما مستقيماً و الآخر مستديراً لكون المستقيم و المستدير مختلفين بالمهيّة النوعية و شيء من أفراد أحد المقدارين المختلفين بالمهيّة لايقع في طريق الحركة في الآخر؛ فالمتزايد بحسب المقدار الخطّي بالحركة مثلاً لايساوى في شيء من المراتب مقداراً مّا سطحياً و لا بالمكس؛ و كذلك المتزايد في السطح بالحركة لايبلغ في شيء من حدود الحركة إلى مساواة جسم مّا و لا المكس؛ فكل فرد من أحد نوعى الزاويتين إذا تحرّك ضلعه و صار أكبر إنّما يبلغ بالتدريج إلى مساواة جميع الأفراد المتوسطة في القدر بين المبدأ و المنتهى من ذلك النوع و هي أفراد النوع الآخر و لا يمكن أن يبلغ إلى مساواة شيء من أفراد النوع الآخر و لا تكون واقعة في مسلك تلك الحركة و لا يمكن أن يبلغ إلى مساواة شيء من أفراد النوع الآخر و لا تكون تلك الأفراد واقعة في مسلك تلك الحركة و لا يمكن أن يبلغ إلى مساواة شيء من

فإذن ليس يلزم مساواة الزاوية التي هي مستقيمة ضلقى «ا ب»، «ب ج» من حيث إحاطة المستقيمين بها في شيء من مراتب التدريج لزاوية القطر و المحيط من حيث إحاطة مستقيم و مستدير بها. نعم يلزم مساواتها لها من حيث كونهما سطحين مع عزل النظر عن ملاحظة الحيثية؛ و كذلك زاوية التماس من خارج الدايرة إنّما تنضاف إلى زاوية «ا ب ج» المستقيمة الضلعين دفعة واحدة من حيث لبّها محاطة بمحيط الدايرة و المستقيم المماس لها؛ و أمّا سطحها مع قطع النظر عن تلك الحيثية فإنّما ينضم إلى سطح هذه شيئاً فشيئاً؛ إذ كلّما تقرب نقطة التقاطع إلى

نقطة التماس ينضم شيء من ذلك السطح إلى هذا السطح و هكذا إلى أن ينتفى التقاطع؛ 

منتقاطع 

التقاطع 

التقاطع 

التقاطع 

المحاطة بالمختلفين من تلك الحيثية إلى تسلك المستقيمة الضلعين دفعة 

و تلك أعظم من زاوية القطر و المحيط الغير الواقعة من تلك الحيثية في مسافة الحركة؛ و لا حَرَج 

من تلك الحيثية في مسافة الحركة؛ و لا حَرَج 

من تلك الحيثية في مسافة الحركة؛ و

#### تذكار

و من جملة ما تنحل عقدة الاعضال فيه بما تأسس لديك أمر منطقة البروج باعتبار طلوع نصفيها آفي أفقي يساوي عرضه تمام الميل الكلّي؛ فإن قطب منطقة البروج هناك ينطبق في كلّ دورة من معدّل النهار على قطب الأفق مرّة واحدة؛ فتطبق أ يضاً منطقة البروج على الأفق لامحالة، فإذّا افترق قبطب منطقة البروج عن قطب الأفق بحركة المعدّل تفترق لامحالة منطقة البروج عن الأفق دفعة و تتقاطعان على في في نصان و يغرب نصفها الآخر؛ وليس للنصف الطالع منطالع من معدّل النهار و لاللنصف الغارب مَغارب، بل إنّما يكون طلوع ذاك و غروب ذا مع نقطة من المعدّل. ثمّ يطلع النصف الغارب مع تمام دور معدّل النهار.

و يضمحلّ ما يستشكل فيه بأنّ الطلوع و الغروب لايكون إلّا بالحركة و هي لاتكون إلّا في زمان؛ فيستدعي طلوع قوسٍ مّا من المعدّل هي المطالع و غروب قوس مّا هي المغارب.

و لو ارتكب و قيل: إنّ طلوع النصف أو غروبه على سبيل التدريج حتّى يكون

١. ن: ـ و هكذا إلى أن ينتفي النقاطع.

٣. ن: نصفها، ﴿ ﴾ . ق: فينطبو

ع. ق: يتقاطمان.

۲. س، ق: جرح. ۵. ن: \_ أيضاً.

في زمانٍ لزم تقاطع العظيمتين لا على التناصف؛ فما أسهل لك أن تتمرّفه من بعد ما تلي عليك و منها أمر حدوث زاوية المسامتة في برهان المسامتة عملى تمناهي الأبعاد؛ وسيُتلئ عليك، إن شاء الله تعالى.

#### تتفة

و ممّا يُستَتمّ بتأسيس تلك الأُصول ما ذكره الشيخ في ' طبيعيات' الشفاء إبطالاً لشبهة الدَّحْرَجة؛ و٣ تحقيقه أنَّ انطباق المستدير على المستقيم كمنطقة الكُرة ٢ المتدحرجة على سطح مستوٍ حتّى تعود إلى وضعها على خطّ مستقيم فيه إنّـما يمتنع دفعةً في آنِ لا عُلى سبيل التدريج في زمان؛ وكذلك انطباق النقطة على الخطُّ في الزمان غير ممتنع، كما إذا كان مخروط ينطبق برأسه على نبقطة مـن طرف سطح؛ فأمررته عليه؛ فالكُرة إنّما تماسّ السطح المستوى و الخطّ بالنقطة لاغير في حال الثبات و السكون: فإذا تحرّكت ماسّت بالخطّ في زمان الحركة و لم يكن في زمان الحركة مماسّة على النقطة إلّا في الوهم؛ إذ لم يكن البتّة وقت بالفعل تماسّ فيه بالنقطة من دون تعمّل الوهم؛ لأنّ ذلك لايتوهّم إلّا مع تــوهّم الآن و الآن لا وجود له بالفعل البتَّة؛ و المسلِّم هو أنَّ الكُرة لاتلقى السطعَ في آن واحدٍ إلّا بنقطةٍ؛ و ليس يلزم من ذلك أن تنتقل الحركة من نقطة إلى نقطة مجاورة لها و من آنِ إلى آنِ مجاورِ له؛ فالتشافع بين النقط و بين الآنات ممتنع؛ و الملاقاة بالنقطة تزول في جميع زمان الحركة؛ و<sup>٥</sup>كذلك أمر المخروط الممدود بـرأســه على خطَّ.

و أمّا ما تشبّت به مُثير فتنة التشكيك [٣٧٤]في الملخّص و المباحث المشرفية من

۱. س: سفي، ۲. ن: سطيعيات، ۲. ق: سو. ۲. س: لكوه، ۵. س: سو.

أنّه إذا فرضت كُرة ملاقية للسطح على نقطة ثمّ زالت الملاقاة عين تلك السقطة فقد حدث أمران:

[الف.]زوال الملاقاة ا

[ب.]و حصول اللاملاقاة.

فأمّا زوال الملاقاة فهو حركة؛ فلا جَرَمَ ليس له بداية يكون هو فيها حاصلاً؛ و أمّا حصول اللاملاقاة فهو من جملة ما يحصل في الآن و يستمرّ في جميع الزمان الذي بعده؛ فاللاملاقاة لها بداية همي حاصلة فيها؛ فالآن الذي حصلت فيه اللاملاقاة إمّا أن يكون هو الآن الذي كانت فيه الملاقاة أو غيره؛ و الأوّل باطل و إلاّ اجتمعت الملاقاة و اللاملاقاة بالنقطة الواحدة في الآن الواحد، و على الثاني فإمّا أن يكون بين آن الملاقاة و آن اللاملاقاة زمان أو لايكون. فإن كان كانت الكرة فيه ملاقية للنقطة الأولى؛ فتكون ساكنة و آن لم يتوسّطهما زمان فقد تتالى آنان.

و أيضاً: الآن الذي هو أوّل زمان اللاملاقاة بتلك النقطة إمّا أن تكون الكُرة فيه ملاقية بنقطة أخرى أو لاتكون. فإن لم تكن ملاقية بنقطة أخرى لم تكن الكُرة فيه ملاقية للسطح، هذا خلف و إن كانت ملاقية له فإمّا أن تكون ملاقية بالنقطة الأولى أو بنقطة أخرى؛ و الأوّل يستلزم كونَ الملاقاة بالنقطة الأولى غير زايلة؛ و على الثاني فإمّا أن تكون بين تلك النقطة و بين النقطة الأولى واسطة أو لاتكون؛ فأن كانت فيكون ملاقاة الكُرة للسطح بذلك المتوسّط قبل الملاقاة بالنقطة الثانية؛ فلا تكون الملاقاة بالنقطة الثانية؛ في أوّل زمان اللاملاقاة بالنقطة الأولى؛ و ذلك خلف.

فإذن ليس بين النقطتين واسطة؛ فيلزم تتالي النقط؛ فمستبين الوهن امتا ظهر عليك؛ فعلى ما تعرّفت حصول اللاملاقاة بالنقطة إنّما هو على النحو الثالث من أنحاء الحدوث و ليس يلزم أن يكون اللاملاقاة لها آن أوّل الحصول، بل هي حاصلة في جميع الزمان الذي هو بعد آخر آنات الملاقاة بتلك النقطة و في أيّ آنٍ فُرض فيه و ليس لها بداية آنية، بل كلّ آنٍ فُرض في ذلك الزمان يكون بينه و بين آخر آنات الملاقاة بالنقطة لا محالة زمان و تكون الكُرة فيه ملاقية للسطح لا بالنقطة، بل بالخطّ الذي بإزاء ذلك الزمان العركة و هكذا إلى حيث يذهب الوهم؛ و عليه تكون ملاقاتها له في مجموع زمان الحركة و هكذا إلى حيث يذهب الوهم؛ و ليس يمكنه لا محالة أن يبلغ إلى آن يصحح فيه ابتداء اللاملاقاة بالنقطة؛ و اللاملاقاة بالنقطة أو بنقطة أو بنقطة أخرى؛ و على ذلك يقاس أمر رأس المخروط مع الخطّ.

فإذن قدصة ما أورده الشيخ أنه إذا كان المسلّم هو أنَّ الكُرة تلاقي السطح بالنقطة في آنٍ وكان الخلاف في أنّ الحركات و الأزمنة غير مركّبة من أمور غير متجزّية و من آناتٍ كالخلاف في المسافة و كان إنّما يلزم تجاور النقط لو صح تجاور الآنات كان استعمال ذلك في إثبات تتالي النقط كالمصادرة على المطلوب الأوّل و سقط التشكيك. [٣٧٧]

و ما أورده الشيخ أوّلاً من منع إمكانِ تدحرج الكُرةِ على السطح المستوي فمعناه لعلَّ ضرورة امتناع التتالي تحيل ذلك كما أنّ ضرورة امتناع الخلا ربّما تقسر الطبايع و تصدّها عن بعض مقتضياتها و تُمسِك الأجسام في غير أحيازها. و بذلك ينحسم تشبّث مُثير فتنةِ التشكيكِ بحديث الانزلاق؛ و أمّا الذي اعتمد هو عليه في حَسم الشبهة من «أنّ القول بالجزء الذي لا يتجزّى يمنع من إمكان وجود الكرة و حركتها على وجود الجزء؟! و أيضاً الحركة لا يعقل وجودها مع القول بالجزء الذي لا يتجزّى: فلا يمكن أن يستدلّ بها عليه فلا ثقة به: إذ ذلك الاستدلال عند أصحابه إنّما هو على قانون الجدل بناء على مسلّمات الحكماء من وجود الكُرة و حركتها لا على سبيل البرهان.

ثمّ بما تأسّس من الأُصول ينقضّ جدار الوهم في شكوكٍ شتّى إن استقريناها ا كاد يفضى بنا إلى سلوك سبيل التطويل. ٢

## فصل

في كيفية تلبّس المتحرّك في زمان الحركة بالمقولة التي فيها الحركة و النظر في ما يظنّ أنّه ليس للمتحرّك شيء "من أفراد المقولة مادامت الحركة؛ و تحقيق المعنى <sup>\*</sup> المحصّل من ذلك و تعيين ما له منها مادامت هي

مدخل<sup>٥</sup>

د. ف: استقربناه. ٢. إلى هنا تمت مخطوطة «ف». ٣. ن: عشى».

۴. ن: + المعنى.

من + بلغ مقابلة بحسب الجهد و الطاقة من نسخة الأصل بخطّه؛ ن: + فرغ من كتابته صُحى يوم الأحد رابع عشر شؤال سنة ١٧٠١.

الحواشي والتغليقات

[ ١. ] فيه نوع من براعة الاستهلال؛ فإنّه سيحقّق في المطالب إن شاء الله تعالى ' \_أنّ الباري \_ تعالى \_أعلى شأناً من أن يوصف بالبقاء الزماني لو إنّما هـ و محيط بـ الأنّ وجوده \_ تعالى \_ لايقع في شيء من الأزمنة، بـل يـحيط بـها. قـال الحكـيم المـحقّق نصير الدين الطوسي في نقد المحصّل: «التحقيق فيه انّ البقاء مقارنة الوجود لأكثر من زمان واحد بعد الزمان الأوَّل؛ و ذلك لايعقل في ما لايكون زمانياً؛ و اعتبر الحكمَّ بكون الكلِّ أعظم من جزئه؛ فإنّه لايمكن أن يقال إنّه واقع في زمان أو في جميع الأزمنة، كما لايقال إنّه واقع في مكان أو في جميع الأمكنة؛ و إذا كان الحكم كذلك فما يتوقّف عليه الحكم كالتصوّرات أولى بأن يكون كذلك و علَّة الزمان لايكون زمانياً فكيف مبدأ الكلِّ: فإذن اتّصافه بالبقاء نوع من التشبيه بالزمانيات. «منه دام ظلّه» ٣

[٧.] العمآء \_بالفتح و المدّ \_السحاب؛ و المراد بالموهوم إمّا عالم الإمكان و بالمعلوم حقيقة الواجب ـ تعالى شأنه \_أو مدركات الوهم و بالمعلوم مدركات العقل؛ و فيه اقتباس لحديث أمير المؤمنين على الكميل بن زياد حين سأله عن الحقيقة. «منه دام ظلّه» \*

[٣.] أي الملَّة الإسلامية على طريق الاقتباس من قوله ﷺ: «الإيمان يماني و

٣. س، ن: منه رحمه الله. ٣. س، ش: ١ الزماني. ١. سي، ن: - تعالى.

٣. س، ن: منه رحمه الله.

الحكمة يمانية»¹. «منه مدّ ظلُّه"

[۴.] «الرَّسْل» و «النَّجْدة» الرخاء و الخِصّب و الشدّة و الجَدْب: `` و الضـمير فـيهما يحتمل الرجوع الى القرّة النظرية أو إلى \* المعضلة المذكورة. «منه سلّمه <sup>0</sup>اللّه»

[٥.] جمع طالخُلسة» \_ بالضمّ \_ تقول: «خلستُ الشيء و اختلستُه» إذا استلبتَه و يقال: الفرسة خلسة؛ وعند المحقّقين مرتبة من مراتب تجريد النفس عن البدن و شواغله و اتصالها بعالم المجرّدات خلسة و هذا هو المراد. «منه طال بقاؤه» ^

[ع.] اقتباس من التكوير / ٢٤: ﴿ وَ مَا هُوَ عَلَى الْفَيْبِ بِضَيْنِ ﴾.

(٧.) «عمش» سست شدن بینایی چشم و آب ریختن چشم و افزون شدن.

[۸] «نفه» کُنُد شدن در رفتار و در ادراک و مانده شدن و بد دل شدن. ۹

[٩.]النور / ٣٩.

[ ١٠. ] أي مبتلية ١٠؛ يقال: «منوتُ الشيء و منيتُه» أي ابتليتُه. ١١ «منه رحمه اللَّه» ١٢

[١١.] «الصّبابّة» ـ بالفتح ـ رقّة الشوق و حرارته و «الصّبابة» ـ بالضمّ ـ هي البقيّة من الشراب تبقى في أسفل الإناء ٢٠. «منه سلّمه ١٢ اللّه»

[١٢] الحاقّة / ٣.

(١٣.]الحاقّة / ١٩.

[۱۴.] يقال: «فلان<sup>۱۵</sup> كرّد القوم» أي صرفهم عن رأيهم و ردّهم عنه و «يكــُردهم<sup>۱۶</sup> بسيفه» أي يطردهم؛ كذا في<sup>۱۷</sup> النهاية<sup>۱۸</sup> ابن الأثير. «منه رحمه الله»<sup>۱۹</sup>

١. يحاوالأنوار، ج ٤٠، ص ٢٣٢. ٢٠ س، ن: منه رحمه الله.

ثار قال ابن الاثير: وو الأحسن أن يكون المواد بالثيدة الشدة و البجدب و بالرسل الزخاء و الحصب. و الثهاية، ج ٢٠.
 ص ٢٢٣.

۶. ن: ـجمع. ٧. انظر: الصحاح، م ٢، ص ٩٢٣ و النهاية، م ٢، ص ٤٩.

٨ س، ن: منه رحمه الله. ٩ س، ش: عمش... بد دل شدن. ١٠. ش: دأي مبتلية؛ ن: مبتلاة

١١. انظر: الصحاح، ج ٢، ص ١٢.٢٣٩٨. ش: مرحمه اللَّه.

انظر: الصحاح، ج ١٠ ص ١٤١ و الثياية، ج ١٦، ص ٥.
 ١٥٠ ن - فلان .
 ١٥٠ ن - فلان .
 ١٥٠ ت - فلان .

١٨. المُهاية، ج ٢، ص ١٩٢. ﴿ ﴿ ١٩. شَ: ـ ابن الأثير منه رحمه اللَّه؛ ن: ـ رحمه اللَّه. ﴿

[10] يقال: «هام في الأمر يهيم» إذا تحيّر فيه؛ و «الميّهمات» دقائق المسائل التي تُهيِّم الإنسان و تُحيِّره؛ و منه قول عكرمة: «كان علىّ أعلم الناس بالمهيّمات» كذا في النهاية أ «منه رحمه اللّه»

[۱۶] «الزاملة» البعير الذي يُحمَل عليه الطعام و المتاع، كأنّها فاعلة من «الزَّمْسل» الحمل و «الزاملي» العديل الذي حِمْله مع حِمْلك على البعير و " «زاملني» عادلني. كذا في الاهامة. " «منه رحمه الله» ٥

[١٧] «تصدّع السحاب صدعاً» أي تفرّق و تقطّع و «تصدّعت الأرض من النبات» أي تشقّقت. «منه رحمه اللّه» ؟

[١٨] الطارق / ١٢.

[١٩.] حوزه الإسلام حدوده و نواحيه؛ و فلان مانع لحوزته ( أي ] لما في حيّزه؛ و الحوزه فَعْلَةٌ منه سمّيت بها الناحية.^«منه رحمه الله»

[٢٠] «رجل طمّاح» أي شَرِه و «الطمّاح» إسم رجل من بني أسد [بعثوه إلى قسيصر فَمَحَل بإمرئ القيس عنده حتّى سُمّ ]كذا في ١٠ الصحاح. ١١ «منه رحمه الله»١٢

[۲۱] الفجر / ۱۴.

[ ٢٢. ] انظر: أثولوجيا (الميمر الثاني)، صص ٢٤ ــ ٢١.

[۲۳] حليه الأولياء (لأبي نعيم)؛ شرح اصول الكافي، ج ۲، ص ۱۷۹ و مشكوة الأنوار، ص ۲۵۱ و ۴۲۹.

[۲۴.]شرح اصول الکافي، ج ۱، ص ۱۷۹.

[70] بحارالأنوار، ج ۴۰، ص ۱۵۳؛ ج ۴۶، ص ۱۳۵؛ ج ۴۶، ص ۱۳۲، ج ۶۶، ص

النهاية، ج ۵ ص ۲۸۹. ٢. ش: رحمه الله. ٣. س، ن: رو.
 النهاية، ج ۲، ص ۳۱۳. ۵ ش، ن: رحمه الله. ۶. ش، ن: رحمه الله.

٧. ش: حوزته. ٧. ش: حوزته. ٩. ش: ـ رحمه اللّه! ف: ـ حوزة الإسلام... منه رحمه اللّه. . . ١٠. ش: ـ كذا في.

۱۱. الصحاح، ج ۱، صص ۲۸۹ ـ ۲۸۸.

١٠٠. ش: باكذا في. ١٢. ش: بامنه رحمه اللّه. ۲۱۹؛ ج ۷۷، ص ۱۴۲؛ ج ۱۴، ص ۴۰۳؛ شرح اصول الکاني، ج ۱۳، ص ۱۷۳؛ ج ۶، ص ۲۲٪ بر ۲۸، ص ۱۷۳؛ ج ۶، ص ۲۲٪ بر ۲۸، ص ۱۷۳؛ ج ۶، ص ۲۳٪ بر ۲۸، ص ۱۸۰ بر ۲۸، ص ۱۸۹ فر ۲۸٪ فرد العکم، ص ۲۱٪ فرد العکم، ص ۲۵٪ مطلوب کلّ طالب، ص ۱۳ العناقب (ابسن شسهر آشوب)، ج ۱، ص ۱۳۷؛ ج ۲، ص ۱۳۸ و منتهی العطلب، ج ۱، ص ۱۴۴.

[۲۶] الاختصاص، ص ۲۴۵؛ بحارالأنوار، ج ١، ص ۶۵؛ عيون العحكم والمواعظ، ص ۲۷۱ و كنز العمال، ص ۲۸۶۵۷.

[٢٨.] نهج البلاغة، حكمة ٨١

[۲۹] معراج نامه، صص ۹۵ ـ ۹۴.

[٣٠] قال ابن الأثير في نهايته : «العِدّى» بالكسر الغرباء و الأجانب و الأعداء. فأتما بالضمّ فهم الأعداء خاصّة: ٢ و في كثير من نسخ كتب الحديث «أعدى عدواك» و العدوى إسم من الأعداء كالرعوى و التقوى من الارعاء و الاتقاء «منه رحمه الله»؟

[٣١.]مع تفاوتٍ مّا في بحارالأنوار. ج ٧٠. ص ٣٤. ٤۴ و ٢٧١.

[٣٧] غير أنّي لمّا أطلت الفكرة و أجلت الرأي و صرتُ كالمبهوت؛ ذكرتُ ارقليطوس فإنّه أمر بالطلب و البحث عن جوهر النفس الشريفة و الحرص على الصعود إلى ذلك العالم

٩. ش: ـ قال ابن الأثير في نهايته. ٢. النهاية، ج ٣، ص ١٩٢. ٢٠ ش: ـ و في كثير... الله.

الشريف الأعلى و قال: إنّ من حرص على ذلك و ارتقى إلى العالم الأعلى جُوزِى بأحسن الجزاء؛ فلا ينبغي لأحدٍ أن يفتر عن الطلب و الحرص في الارتقاء إلى ذلك العالم و أن تعب و نصب؛ فإنّ أمامه الراحة التي لاتعب بعدها و لانصب؛ و إنّما أراد بقوله هذا تحريضاً على طلب الأشياء العقلية لنجدها كما وجد و ندركها كما أدرك.» أؤلوجه، ص ٢٣.

[٣٣.] أثولوجيا، ص ٢٢.

[٣٤.] من «البجح» بمعنى الفرح. يقال: «فلان يتبجّع بكذا» أي يتعظّم و يفتخر. كذا في النهامة '. «منه رحمه الله»؟

[٣٥] مجمع الأمثال، ج ٢، ص ٢٤٩.

[٣٤] اقتباس من الحديث النبويّ: انظر: بحاد الأنوار، ج ٧٠، ص ٢٢؛ ج ٧٥، ص ١٥٥؛ ج ٧٧ ص ٢١ و...

[٣٧]. ]اقتباس من الحديث النبويّ: انظر: بحارالأنوار، ج ٨، ص ٩٢ و ١٧١؛ ج ٧٤. ص ٣٣. ١٣٦، ١٣٠. ج ٨٤. ص

[٣٨] فصوص الحكمة، صص ٤٩ ـ ٤٨.

[٣٩] المصدر السابق، صص ٤١ ـ ٥٠.

[ ۴٠] أي تفريق بين ذات العارف و بين جميع ما يشغله عن الحقّ بأعيانها ثمّ نفض لآثار تلك الشواغل كالميل و الالتفات إليها عن لذّاته تكميلاً لها بالتجرّد عمّا سِوى الحقّ و الإيصال به ثمّ ترك لتوخّى الكمال لأجل ذاته ثمّ رفض لذاته بالكلّية. ٢

[ ٣١] الإشارات و التنبيهات، ج ٣، ص ٣٨٨.

[٣٧] العرفان حالة للعارف بالقياس إلى المعروف؛ فهي لامحالة غير المعروف. فمن كان غرضه من العرفان نفس العرفان فهو ليس من الموحّدين؛ لأنّه يريد مع الحقّ شيئاً غير ه. ٢

[۴۳] الإشارات و التنبيهات، ج ٣، ص ٣٩٠.

[۴۴] اقتباس من الكلام العلويّ: «هَمَجٌ رَعاعٌ» نهج اللاغة، حكمة ١٤٧.

[40] اقتباس من كريمة ﴿فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ معارج / ٥٠.

[۴۶] جمع نزعة بمعنى الروضة. ا

[4٧] النُزعة \_بالضمّ \_الروضة في مكان مرتفع. «مجمع»

[۴۸] ما اخترناه من أنّ وجود الزمان من الضروريات و أنّ إنكاره يجري مجرى إنكار الأوليات و إن كانت حقيقة آخفيّة محتاجة إلى النظر هو ما ذهب إليه المحققون من الحكماء و هو مذهب الشيخ الرئيس أبي عليّ بن سينا على ما حقّقه آالحكيم الطوسي في شرح الإشلادت و لذلك وسم الفصل المعقود لإثباته في الإشلادت التنبيه و الفصل المعقود لبيان حقيقته بالإشارة، و ما أوردوه في صورة الاستدلال فإنّما قصد به التنبيه على ما هو دأب الأفاخم و الأوائل، و زُبر أولى التحقيق بذلك مشحونة؛ و أمّا ما وقع في شرح الإمام الملّمة فخرالدين الرازي لعبون الحكمة من نسبة القول بنظرية وجود الزمان إلى الشيخ حيث قال: «للناس في وجود الزمان قولان: فمنهم من أثبته و منهم من نفاه: و المئبتون فريقان: منهم من يزعم أنّ أظهر العلوم هو العلم بوجود الزمان و لاحاجة فيه إلى الاستدلال؛ و منهم من يزعم أنّ الله الايمكن إثباته إلّا بالدليل و الحجّة و هذا اختيار الشيخ» فلعلّه جرئ منه على المساهلة في الفحص نظراً إلى ظاهر الاستدلال و إن أمكن التوجيه بأن يقال أراد بالاستدلال البيان التنبيهي و بالدليل و الحجّة التنبية. «منه رحمه الله» المن يقال أراد بالاستدلال البيان التنبيهي و بالدليل و الحجّة التنبية. «منه رحمه الله» على المساهلة في الفحص نظراً إلى ظاهر الاستدلال و إن أمكن التوجيه بأن يقال أراد بالاستدلال البيان التنبيهي و بالدليل و الحجّة التنبية. «منه رحمه الله» المناسة القول بأمه المناسة التنبية و منهم الله» على المساهلة في الفحس نظراً المناسة التنبية و منهم المن يقال أراد بالاستدلال البيان التنبيهي و بالدليل و الحجّة التنبية. «منه رحمه الله» على المساهلة في العمل و الحجّة التنبية و منه المناسة التناسة القول المنه التنبية و المنهنة و منه و المناسة و المنهم المنه و المنهنة و المناسة و المنهنة و منه و المناسة و المنه المناسة و المناسة و المنهم المناسة و المنهنة و المنهم المناسة و المنهم المنه المناسة و المنهم المناسة و المنه المناسة و المنهم المناسة و المناسة و المنهم المناسة و المناسة و

[ ٣٩. ] قوله: «به تتكمّم الحركة» أي بجميع أنواعها من الكمّية و الكيفية و الأينية و الوضعية على ما هو المختار عندنا من إثبات الحركة في الكمّ و الكيف كما تـقرّر فـي الحكمة المشّائية و سنحقّق ذلك في أصل الكتاب ابن شاء الله تعالى متفصّياً عن الشبهة

٣. س: حقيقية.

١. س، ت: عجيم تزعه يمعني الروضة.

٣. س: حقيقة. ٢. شرح الإشارات، ج ١٦ مس ٨٧

۵ شرح عيون الحكمة، ج ١٢ صص ١٢٠ ـ ١١٩.

المستصعب دفعها للإشراقيين في الحركة الكيفية بوجه تحقيقي؛ وحينئذ لا انتقاض بالمسافة الممتدة المتصلة بذاتها؛ إذ لا تتكتم بها إلاّ الحركة الأينية؛ ويمكن أن يراد مطلق الحركة أيّتها كانت و نعني بتكتمها تكتمها بحسب أجزائها الفير القارة المستقدّمة و المتاخّرة إمّا بحسب الوجود في الأعيان حدوثاً و بقاءً و في الأذهان حدوثاً فقط إن قلنا بوجود الحركة بمعنى القطع على ما يساعده ذوق التحقيق حسب ما يتلى عليك مفصلاً أو بعسب الوجود في الأذهان حدوثاً فقط إن نفينا وجودها في الأعيان رأساً على ما تخيله قوم من المتأخّرين؛ و على هذا لا انتقاض بالمسافة أصلاً؛ إذ تكتم المُحركة بها إنّما يكون بحسب أجزائها القارة المجتمعة باعتبار الوجود البقائي الارتسامي في الأذهان لا غير. «منه رحمه الله» ا

[ ٥٠.] وسمه بالتنبيه لكون الحكم المنبَّه عليه بما يذكر بديهياً؛ و وصفه بالتحصيل لكونه تعبيراً لطور القوم على وجه محصّل يسلم في بيان المطلب و إزالة خفائه عن الفساد؛ ففيه أسلوب جديد على ذوق أهل التحصيل لايتوجّه عليه ما يتوجّه على كلام القوم من الإيراد. «منه سلّمه "الله»

[۵۱] ربّما يتوهّم أنّ التصديق بهذه القبلية و البعدية يتوقّف على التصديق بوجود الزمان، كما أنّ تصوّرهما يتوقّف على تصوّر الزمان. فكما لايصع تحديده بهما كذلك لايصع الاستدلال بهما على وجوده.

و يدفع بأنّ الزمان لمّا كان معروف الإنّية ؟ لم يلتفت في التنبيه عليه إلى ذلك. ف إنّ الغرض من التنبيه إنّما يكون \ إيضاح ما فيه خفاء ببسطٍ مّا وكشفٍ مّا أو أنّ هذه القبلية و البعدية من البديهيات: و لا يتوقّف التصديق بهما على شيء أصلاً بـعد مـلاحظة حـال الحوادث بعضها بالنسبة إلى بعض مع ما يشاهد بينها من التعاقب في الوجود.

٨. ش: ـ قوله به تتكتم... اللَّه. ٢. ش: ـ من الإيراد. ٣. س: ١٠ رحمه. ٣. س: النصور. ٥. ن: بها. ج. س: + لائيّة.

٧. ش: - إلما يكون.

و أمّا أنّ التصديق بهما على هذا الوجه \ يتضمّن التصديق بالأمر الممتدّ و هو الزمان؛ فيدور البيان؛ فيزال بأنّ مشاهدة حال الحوادث تعطي التصديق بها تين على وجه يتضمّن الوجود الوهمي للأمر الممتدّ؛ فيجعل ذلك ذريعة إلى إثبات الوجود الميني للرّمان بأن يقال: القبلية و البعدية المستلزمتان للممتدّ الوهمي تعرضان الموجودات العينية في الذهن بحسب حالها في الأعيان آ؛ فيلزم أن يكون لمعروضيهما وجود عيني و أن يكون في الأعيان أمر موجود بحذاء ٥ ذلك الممتدّ الوهمي و ذلك هو الزمان؛ فليدرك. «منه رحمه اللّه» ؟

[۵۲] قوله: «لا على أنّه مجرّد اعتبار» - إلى آخره - الشار بذلك إلى أنّ ما حاولنا إنباته في هذا المقام - أي في أوّل النظر - يفي بتحقيقه اعتراف المنكرين. فإنّ ما ريم تنبيهه مفي أوّل الوهلة من النظر ليس إلاّ أنّ الزمان الممتلا موجود في نفس الأمر سواء كان ذلك بتحقّقه في الأعيان، كما يقتضيه النظر التحصيلي أو بارتسامه في الأذهان بحسب وجود راسمه في الأعيان على ما جنح إليه المتأخّرون؛ و لاشكّ أنّ الاعتراف بالقرون و السنين و الأيّام و الساعات الممتدّة على أنّها ليست بمجرّد تعكل الأذهان و اختراع الأوهام يكفي مؤنة إثبات القدر المشترك بين التحقّق الهيني و الارتسام الذهني على ذلك الوجه؛ أعني مطلق الوجود في نفس الأمر؛ و أمّا أنّ ذلك الوجود للزمان الممتد إنّما هو بتحقّقه أفي الأعيان؛ فلايليق بأوّل البيان بحسب التحليل من النظر، بل إنّما يحقّق بنظرٍ دقيقٍ تحصيلي المعتد قسطٍ من البيان بأنظار حكمية. «منه أبقاه الله تعالى» الأ

[٥٣] أبوت هذين المعنيين \_أي القبلية و البعدية \_على هذا الوجه يدلُّ على وجود

١. س: لوجه. ٢ س: ١ الوجود.

٣. س: تعرضان في الموجودات بحسب حالها. ٢. س: بالمعروضيهما.

ه سن ميلزم أن يكون وجود عينى في الأعيان بحذاء القبلية في للدعن في الأعيان لمعروضيهما و أن يكون أمر موجود. • ٤- شن: - رحمه الله.

٨ من: تبيينه. ٩. س، ن: + في الأمر. ١٠. ن: - تحصيلي.

١١. س: منه رحمه اللَّه؛ ش: ـ منه أيقاه اللَّه تعالى. `

الزمان و لايصح تعريفه بهما؛ لأن تصوّرهما لايمكن إلا مع تصوّر الزمان؛ و تمييزهما عن ساير أقسام القبلية و البعدية بأنهما اللّتان لاتوجدان معاً ليس بتمييز حقيقي؛ لأنّ المع يجرى مجراهما في معانيهما المختلفة. «منه مدّ ظلّه» ا

[34.] يعني أنّ العدم المعروض للقبلية لا يأبى - نظراً إلى أنّه فرد من طبيعة العدم - أن تزول عنه تلك القبلية و تعرضه البعدية؛ فينقلب القبل و البعد كلّ منهما إلى الآخر؛ فإنّ طبيعة العدم من حيث هي تملك الطبيعة لاتقتضي تماقب أفرادها في التحقق و لا اختصاص "شيء من أفرادها بالقبلية أو البعدية و لا يكون أيضاً اختصاص ذلك العدم بالقبلية من جهة الإضافة إلى ذلك الحادث؛ فإنّ عدم ذلك الحادث قد يكون لجهة بالفعل و لا يأبى من تلك الجهة أن تعرضه البعدية ابتداناً أو بعد ماكان معروضاً "للقبلية و كذلك ذات الفاعل لا يأبى أن يكون قبل أو مع أو ( بعد، بل قد يتحقق جميع ذلك في نفس الأمر؛ فإذن الما عو فرد من طبيعة أنا يكون اختصاص ذلك العدم بتلك القبلية من جهة كونه مقارناً لما هو فرد من طبيعة متحدد متصرّمة.

و بالجملة: ما يقتضي اختصاص بعض الأفراد بالقبلية بالنسبة إلى بعض و بعضها بالبعدية إنّا هو كون تلك الأفراد أفراد طبيعة متجدّدة متصرّمة لاغير. فيكون إذ ذاك معروض القبلية هو القبل بالذات ولذلك وضع القبلية مكان القبل بالذات؛ فقال: وليست هي نفس العدم.

هذا هو تحقيق المقام على ذوقهم؛ وأمّا الحقّ فهو أنّ القبلية التي لايتصوّر إلّا مع توهّم تخلّل ممتدٍّ أو لاممتدٍّ بين القبل و البعد إنّما يكون لكون طبيعة متجدّدة متصرّمة تقتضيأن تكون هناك قبل و بعد بالذات؛ و أمّا مطلق القبلية التي تصدّ القبل والبعد عن الاجتماع في التحقّق فإنّما يكون لكون التحقّق حاصلاً بالفعل لما هو قبل من دون أن يكون حاصلاً لما

إن منه رحمه الله.
 إن أو أن تعرضه البعدية ابتداثاً.

٣. س: و الاختصاص. ٢. س: ٥: معروضة. ٥- س: ـ أو.

ع ش: دهو. ٧. ١٥ ذكر.

هو بعد و لا يكون حاصلاً بالفعل لما اهو بعد الله و يكون حاصلاً لما هو قبل: فإن كان ذلك بحيث يتخلّل بينهما ممتد بالذات أو لاممتد كذلك كانت القبلية زمانية و إلاّ كانت نحو آخر ستنكشف إن شاء الله.

فإن قلت: أ<sup>٣</sup>ليس مفهوم <sup>٢</sup>المطلقة العامّة الفعلية هو التحقّق في أحد الأزمنة؟ قلت: كلّا، بل إنّما يكون كذلك في ما هو من الزمانيات دون ما هو خارج عنها وذلك غير مغفول عنه في كلام الشيخ في الشفاء و<sup>0</sup> غيره. «منه رحمه اللّه»<sup>6</sup>

[٥٥. ] فيه دفع اشتباهات توهّمها الإمام الفاضل فخرالدين الرازي وجوهاً من الخلل في البيان التنبيهي؛ و هي ثلاثة و وجه العنوان ظاهر. «منه رحمه اللّه»٧

[۵۶. إربّما يبيّن هذا الاتّصال بأنّه من الجايز أن يفرض متحرّك يقطع مسافةً يكون حدوث هذا الحادث مع انقطاع حركته؛ فيكون ابتداء حركته قبل هذا الحادث و تكون بين ابتداء الحركة و حدوث هذا الجادث قبليات و بعديات متصرّمة و متجدّدة مطابقة لأجزاء المسافة و الحركة؛ فظهر أنّ هذه القبليات و البعديات متّصلة اتّصالَ المسافة و الحركة. «منه رحمه اللّه»^

[۵۷] يقال: «أفصحت الشاة» إذا خلص لَبنها و «أفصح اللبنُ» إذا ذهب اللِبَّأُ عنه و «أفصح الصبع» إذا مدّ ضوءه و «أفصح عن الشيء إفصاحاً» إذا بيّنه و كشفه؛ و طئ هذا الإفصاح يكشف الخفاء عن مهيّة الزمان و يفرق بينها و بين غيرها من المهيّات المعروضة للقبلية و البعدية على وجو يتحدّس منه بدفع إشكال التشابه. «منه رحمه اللّه» '

[۵۸.] فالسؤال بانَّه «لِمَ اختصّ هذا الجزء أو الحدّ بالتقدّم و الآخر بالتأخّر مع تشابه الجزئين و تساويهما في الحقيقة؟» يرجع إلى مثل أن يقال: «لِمَ اختصٌ هذا الجزء مـن

٨. س: + هو. ٢. ف:ر. و لايكون حاصلاً بالقبل لما هو بعد.
 ٣. س: - أ. ٢. س: + له. △ س: او.
 ٩. ش: - رحمه الله. ٧. س: - قيه دفع... مته رحمه الله.

٨ ش: رحمه الله. ٩. الصحاح، ج ١، ص ٢٩١. ١٠. ش: رحمه الله.

المقدار بهذا الحدّ أو هذا الحدّ بهذا السوضع السعيّن؟» و لايستراب أنّ هدذية الجزء لاتحصل بدون ذلك: فيصير حاصل السؤال أنّه لِمَ كان هذا هذا؟ «منه رحمه اللّه» \

[۵۹] فمرجع ذلك إلى تحليل الزمان إلى الأجزاء و إضافة بعضها إلى بعض. فيصير كلّ منها قبلاً و قبليةً أو بعداً و بعديةً باعتبارين لا ۚ أنّ القبلية و البعدية من العوارض الذاتية الأولية لحقيقة الزمان. «منه رحمه الله»

[90.] و تلخيصه أن الزمان متصل واحد لاجزء له أصلاً؛ فإذا حلّله الذهن إلى أجزاء و أضاف كلاً منها إلى آخر وجد أنّ بعضها قبل و بعضها بعد على معنى أنّ مصداق الحمل هونفس ذينك البعضين لاشيء آخر يكون هو ما به القبلية أو البعدية؛ و أمّا مصداق حمل القبل و البعد على غير أجزاء الزمان فإنّما هو مقارنة بعض تلك الأجزاء لاغير.

فقد تحقّق معنى أنَّ القبلية و البعدية لاتزيدان على حقيقة الزمان كما نطق به كلامهم؛ و اندفع وهمُ مَن توهم مورداً على كلام الحكيم المحقّق الطوسي ـقدّس سرّه القدّوسي ـفي شرح الإشارات: «أنَّ القبلية و البعدية من مقولة الإضافة و الزمان كمّ متّصل؛ فكيف تكون الإضافة نفس حقيقة الكمّ و المقولات متباينة؟!» فليتبصر. «منه مدّ ظلّه» ٥

[ ۶۱ ] الشفاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الحادي عشر، صص ١٥٨ مـ ١٥٨.

[۶۷] يتبيّن فيه وجود الزمان بنحو آخر و أنّه مقدار الحركة. «منه رحمه الله» ؟ [۶۷] يتبيّن فيه وجود الزمان بنحو آخره هذا المسلك في الزمان ^ مأخوذ من الإمكانات المختلفة، كما أنّ ما سبق كان مأخوذاً من القبليات و البعديات؛ و تقريره على ما في النجاة و عون الحكمة أن يؤخذ مجموع الإمكانات المختلفة في تلك الصور و ينسب بعضها إلى بعض، فيثبت لها قبول الزيادة و النقصان الذي هو من خواص المقدار و على ما

١. ش: رحمه الله.
 ٢. س: إلا ٢٠ ش: ـ رحمه الله.
 ٣. ش: ـ رحمه الله.
 ٨. ش: ـ رحمه الله.
 ٧. س: ـ قوله... آخو..
 ٨. ن: البرهان.

في الشفاه أن يؤخذ واحد منها أيّ واحدٍ كان و ينصّف المسافة فينقسم ذلك الإمكان أيضاً و يلزم كونه مقداراً؛ و على هذا لانحتاج إلى أخذ اختلاف الإمكانات أصلاً، و قد اخترنا في الكتاب طريقة الشفاء فقلنا: «و أيّاً ما كان» إلى آخره؛ و لذلك أوردنا الصورة الأخيرة التي لا يختلف فيها الإمكانان تنبيهاً على أنّ اختلاف الإمكانين، بل نسبة أحدهما إلى الآخر ممّا لا إعواز إليه في البيان أصلاً «منه رحمه اللّه»

[54.] أورد الإمام العلّامة فخرالدين الرازي في الساحث المشرقة على هذا البرهان أنّه قد أُخذ فيه السرعة و البطؤ المأخوذ في حقيقتها الزمان وكون حركتين مبتدأتين معاً و منتهيتين معاً و ليس ذلك إلّا المعية الزمانية. فقد اشتمل البيان على الدور و أجاب بأنّ المطلوب بهذا البرهان ليس أصل وجود الزمان، فإنّ العلم به من الأوليات، بل حقيقته المخصوصة وكونه مقداراً للحركة و لذلك ما استنتج الشيخ في النجاة من قبول هذا الإمكان الزيادة و النقصان كونه أمراً وجودياً، بل كونه مقداراً مطابقاً للحركة و يكفي في القطع بتحقق هذه الأمور العلمُ بوجود الزمان و الذي يبتني على ذلك إنّما هو تحقيق مهيّته. "

و ربّما يجاب بمنع توقّف العلم بتحقّق تلك الأمور على العلم بوجود الزسان في الخارج. فإنّ المنكرين يعترفون بكون شيء مع شيء وكون حركة أسرع من حركة و إنّما يتوقّف ذلك على ملاحظة الزمان سواء كان موجوداً عينياً أو وهمياً. فيمكن أن يجعل ذريعة إلى إثبات وجوده في الخارج.

و الحقّ أنّ المتوقّف على ملاحظة الزمان إنّما هو تصوّر حقائقها لا العلم بوجودها. فإنّ ذلك من البديهيات الغير المحوجة إلى ملاحظة الزمان أصلاً و المأخوذ في البرهان إنّما هو هذا لاذاك.

ثمّ ليعلم أنّ هذا البرهان يتمسّك به تارةً في إثبات وجود الزمان في تـحقيق مـهيّته

جميعاً على ما تنطق به عبارة بهمنيار في التحصيل و يدلّ عليه كلام الشيخ في عيون المحكمة و تارةً في تحقيق مهيّته و أنّه نفس مقدار الحركة لا غير على ما يفهم من سياق عبارة الشفاء و النجاة ظاهراً و هذا أولئ لا لما نقل عن المباحث المشرقية، بل لأنّ المراد بالإمكان هيهنا أمر ممتدّ يتّسع لقطع المسافة المعيّنة بالسرعة المعيّنة كأنّه قالب له منطبق هو عليه و من ينفي وجود الزمان في الأعيان لا يسلّم وجود ممتدّ كذلك بين ابتداء الحركة و انتهائها في الخارج. فإن تشبّت بدعوى البداهة فليُستند إليها من أوّل الأمر. «منه رحمه اللّه» ا

[50] إنال ابن كمونة في شرح الطويحات؛ الإمكان هيهنا لايراد به الإمكان الحقيقي؛ فإن ذلك لا يتقدّر و لا يكون له نصف و تُلث و غيرهما و إنّما العراد به أمر يقع فيه الحركات و لا كلّ الحركات. فإنّ حركة الفلك الأقصىٰ هذا الإمكان المتقدّر هو مقدارها و تقدّرها به: فلا تكون تلك الحركة واقعة فيه و كانّه أراد بوقوع الحركات في ذلك الإمكان مظروفية وجودها له على أن يكون الظرف أوسع و تعلّق موجوديتها به على سبيل المسبوقية في التحقق لا مجرّد التطابق بينها و بين ذلك الإمكان و المعيّة في الوجود؛ فإنّ حركة الفلك الأقصىٰ التي هي مقدّرة بذلك الإمكان يتصف أيضاً " بالوقوع فيه بهذا المعنى؛ فلا يصحّ سلبه عنها. «منه مدّ ظلّه » ٥

[۶۶] يمكن أن يراد به استنتاج وجود هذا الإمكان. ثمّ إثبات مقداريته و أنّه مقدار للحركة بما يتلوه من المقدّمات إن أريد التمسّك بهذا البرهان في إثبات وجود الزمان؛ و يجري مثل ذلك في عبارتَى الشفاء و النجاة لكن يتوجّه عليه المنع الذي أشير إليه سابقاً و إن دفع بدعوى البداهة أو يراد أنّ هذا <sup>الح</sup>الإمكان متحقّق قطعاً؛ فإذا نصّفت المسافة إلى آخر التقرير و لايقصد الاستنتاج إن لم تقصد بالبرهان إلاّ تحقيق مهيّة الزمان و هذا أوفىق بظاهر سياق الكلام هنا و في النجاة و الشفاء؛ و لا يخفى وجه عنونة الفصل بالتبيان الذي هو

٨. ش: ـ قوله ربَّما يتوافق... وحمه الله؛ ن: ـ أورد العلَّامة... وحمه اللَّه ٢٠. س: لانويد.

٣. س: مجردية. ٢. ت: ـ أيضاً. ٥. س، ن: منه وحمه الله.

ء س: هذ.

أبلغ من البيان لكونه أزيد مدلولاً بالقياس إليه على التقديرين؛ فليفقد. «منه رحمه الله» ا [ ٧٧. ] أحدهما بين ابتداء تلك المسافة المنصفة و منتهى نصفها الأول و الآخر بين ذلك المنتهى \_أعني مبدأ النصف الآخر و انتهاء المسافة \_و في كلّ من ذينك الإمكانين النّما يمكن قطع أحد النصفين ضرورة فرض السرعة و البطؤ بعينهما؛ فيكون الإمكان ممن النصف و إلى النصف متساويين و كلّ واحد منهما نصف الإمكان المفروض أوّلاً. «منه رحمه الله» المناهدة على المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة الله المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة ا

[.۶۸] أورد في الباحث المشرقة ٥ على العكماء أنّهم قرّروا في هذا البرهان أنّ هذا الإمكان قابل للزيادة و النقصان مع أنّه ليس لأجزائه وجود قارّ. فيصحة العكم على الشيء بالزيادة و النقصان لايتوقف على أن يكون لمجموع أجزاء ذلك الشيء وجود؛ و لئنا حاولوا الجواب عن قول من يقول الزمان الماضي له بداية لكونه قابلاً للزيادة و النقصان قالوا: إنّه غير موجود مجموعه في وقت من الأوقات و ما لايكون كذلك لايصح عليه الحكم بقبول الزيادة و النقصان؛ فإذا كانوا يمنعون من صححة العكم بالزيادة و النقصان على هذا الإمكان عند محاولة الخصوم بيان تناهيه؛ فكيف يحكمون عليه الآن بقبول الزيادة و النقصان عند محاولة إثباته و هل هذا إلاّ تناقض؟!

قلت: هم لم يعتبروا في صحّة العكم على الشيء بقبول الزيادة و النقصان أن يكون لمجموع أجزائه وجود قارً؛ كيف و قبول الزيادة و النقصان من خواصّ الكمّ بالذات و الزمان عندهم كمّ متّصل بالذات؟! بل إنّما يقولون إنّ القابل للزيادة و النقصان لايلزم أن يكون متناهياً إلّا إذا كان لمجموع أجزائه وجود قارّ و لاكذلك الزمان؛ فلايلزم تناهيه و لايكون للماضي منه بداية. فكلامهم عن مشرع التناقض أبعد من كلام هذا المورد العلامة

١. ش: ، يمكن أن يراد... رحمه الله. ٢. س، ن: ، بين.

ث: المسافة المنشقة و منتهى نصفها الأوّل و الآخريين ذلك المنتهى أعني مبدأ النصف الآخر أحدهما بين ابتداء تلك.

۵ انظر: الباحث المشرقية، ج ١، ص 505 ـ 504.

عن مورد الاستقامة و نحن بعد تحصيل معنى كون الزمان غير قار الذات في الفصول الآتية نتلو عليك في إثبات البداية للزمان كلاماً محصّلاً على أسلوب الحكمة لايسع للمتهوّسين بالقِدَم من الفلاسفة عذراً و لا يدع لهم نذراً إن شاء الله الحكيم. فترقّب إن كنت للحقّ لمن الموقنين. «منه رحمه الله» ا

[54] أي تنحصر المتساويات فيه في المتساويات مسافة و يكون كل متساويات فيه متساويات فيه متساويات فيه متساويات مسافة و كل متساويات مسافة متساويات فيه و ليس كذلك؛ فإن المتحرّكات ربّما تتّحد في هذا الإمكان و تختلف في مقدار المسافة. فالسامة و البطيء فيها فرسخاً و البطيء فيها نصفه و ربّما تختلف فيه و تتّحد في مقدار المسافة؛ فمسافة واحدة يقطعها البطيء في ساعة و السريع في نصفها. «منه رحمه اللّه»

[ ٧٠] و أيضاً لا يمكن إثبات «هذا المقدار بخلاف مقدار المسافة أو المتحرّك؛ فلا يكون شيء منهما ذلك. «منه رحمه الله»

[٧٠] يعني لو كان هذا المقدار هو مقدار مادّة المتحرّك كان كلّ ما هو أزيد مقداراً للمادّة؛ و للمادّة أزيد في هذا المقدار أزيد مقداراً للمادّة؛ و بالجملة: يلزم أن يزداد كلّ من مقدار المادّة و هذا المقدار بازدياد الآخر؛ و قال الشيخ في المجاة: «لو كان هذا المقدار مقداراً للمادّة لكان زيادته زيادة المادّة و لو كان كذلك لكان كلّ ما هو أسرع أكبر و أعظم». قال صاحب الباحث المشرقة: «و فيه نظر؛ لأنّ هذا المقدار في الأسرع ليس أعظم ممّا في الأبطأ حتّى يلزم أن يكون الأسرع أعظم ممّ بل هو في الأسرع أقلّ ممّا في الأبطأ حتّى يلزم أن يكون الأسرع أعظم ممّ بل هو في الأسرع أن يقال لو كان هذا المقدار للمادّة لوجب أن يزداد المادّة بزيادته؛ فيلزم أن يكون الأسعيم أن يقال لو كان هذا المقدار للمادّة لوجب أن يزداد المادّة بزيادته؛ فيلزم أن يكون الأبطأ أكثر. »

فلت: يشبه أن يكون مراد الشيخ أنّ هذا الإمكان لو كان مقداراً للمادّة لكان زيادة

شره، ن: -أورد في النباحث المشرقية... وحمه الله.
 شرز ثبات.
 ب شرز ثبات.

مقدار المادّة زيادة هذا المقدار؛ و يلزم من ذلك أن يكون الأسرع أزيد في هذا المقدار مع أنَّه ليس كذلك، بل إنَّما الأبطأ أزيد فيه؛ و ذلك لأنَّ المتحرِّك حركةً طبيعيةً كلَّما كان أكبر جسميةً كان أسرع حركةً إلى الحيّز لكون القوّة الطبيعية فيه أزيد؛ فيكون الميل إلى الحيّز فيه أقوى وأشدٌ؛ وإذا كان كذلك يلزم أن يكون الأسرع في الحركة الطبيعية أزيد وأعظم في هذا المقدار لكونه أكبر و أزيد في مقدار المادّة الجسمية الذي هو بعينه هذا المقدار. فالذي عناه بالأسرع ما يكون من المتحرّكات حركة طبيعية و لم يعن بذلك أنّ الأسرع لكونه أزيد في هذا المقدار يلزم أن يكون مادّته أكبر و أعظم. كيف و قد قال في الشفاء مبطلاً لكون هذا المقدار مقدار مادّة المتحرّك و إلّا لكان المتحرّك الأعظم أعظم فيه؛ و لو كان غير ذلك القال: «و إلا لكان الأعظم فيه أعظم مادّةً» كما لا يخفى. «منه رحمه الله» ٢ [٧٧] يعنى لو كانت مادّة المتحرّك هي الموضوع لهذا المقدار بـلا واسطة لكـانت متقدّرة به؛ و ذلك باطل لأنّه يستلزم أن تعظم و تصغر هي بهذا المقدار. «منه رحمه اللّه» ٢ [٧٣] يعني أنَّ للحركة علَّة لوجود الزمان الذي هو بذاته متَّصل أو اتَّصال لا أنَّه تعرض الحركة اتَّصال بسبب اتَّصال المسافة حتَّى يكون هناك اتَّصال آخر غير اتَّصال المسافة و اتَّصال الزمان و أمَّا اتَّصال الزمان فإنَّه أمر حالٌ في الحركة عارض لها. «منه رحمه اللَّه» \* [٧٤] في هذه الإشارة يُعلم حدّ الزمان وأنّ المختار فيه هو مسلك الشفاه. «منه رحمه اللّهه٥

[٧٥] لا على معنى أنّ للحركة كتية عرضية و للمسافة كتية أخرى، بل كتية الحركة هي <sup>5</sup>كتية المسافة و إنّما الزيادة و النقصان تعرضان للحركة لكتية المسافة كما في السواد الحالّ في الجسم. «منه رحمه الله»

[٧٤] فإنَّ الحركة إلى ^ نصف المسافة نصف الحركة إلى كلُّها. «منه رحمه اللَّه» ٩

٨. ن: + للحركة. ٢. ش: - رحمه الله. ٣. ش: - رحمه الله.

[٧٧] فإنّ الحركة في نصف زمان الحركة نصف الحركة في كلّ زمانها. «منه رحمه اللّه» أ

[٧٨. إ فإنَّ الزمان إنَّما يتجزَّى بالحركة و الحركة إنَّما يتجزَّى بالمسافة؛ فإنَّ اتَّــصال المسافة هي اتّصال للحركة التي هي علّة للزمان المتّصل. «منه رحمه اللّه» "

[٧٩.] أي المتقدّم و المتأخّر يكونان بحسب أجزاء الحركة؛ فإذا تجزّت الحركة فمهما كانت أكثر كان عدد المتقدّم و المتأخّر أكثر و إن كانت أقلّ كان عددهما أقلّ بعدد أجزاء المتقدّمة و المتأخرة. «منه سلّمه اللّه» "

[ ٨ ] قال في الشناء بهذه العبارة: «و أنت تعلم أنّ الحركة يلحقها أن تنقسم إلى متقدّم و متأخّر؛ و إنّما يوجد فيها المتقدّم ما يكون منها في المتقدّم من المسافة و المتأخّر ما يكون منها في المتقدّم للحركة لا يوجد مع المتأخّر منها في المتقدّم للحركة لا يوجد مع المتأخّر منها لمنا في المتقدّم ٥ من الحركة في المسافة متأخّراً و لا الذي هو ٩ مطابق المتأخّر منها متقدّماً كما يجوز في المسافة؛ فيكون للتقدّم و التأخّر في الحركة خاصية تلحقهما من جهة ما هما للحركة ليس من جهة ما هما للحركة ليس من جهة ما هما للمسافة و يكونان معدودين بالحركة؛ فإنّ الحركة بأجزائها بعد المتقدّم و المتأخّر؛ وتكون الحركة لها عدد من حيث لها في المسافة تقدّم و تأخّر؛ و إنها مقدار أيضاً بإزاء مقدار المسافة؛ و الزمان هو هذا العدد أو المقدار. فالزمان عدد الحركة إذا انفصلت إلى متقدّم و متأخّر لا بالزمان بل في المسافة و إلّا لكان البيان تحديداً بالدور» انتهي.

و في الإشارات بهذه العبارة: «و لأنّ التجدّد لايمكن إلّا مع تغيّر حالٍ و تغيّر الحــال

٨. ن: و. ٢. ش: درحمه الله. ٣. ش: ن: درحمه الله.

٣. س: ـ أي المتقدّم... منه سلّمه الله؛ ن: منه رحمه الله. 🔑 🕒 س، ن: ـ المتقدّم.

۶. ش: ؞مطابق... هو.

٧. الشفاء، (الطبيعيات)، الفنِّ الأوَّل، المغالة الثانية، الفصل الحادي عشر، صص ١٥٧ ـ ١٥٤.

لا يمكن إلا لذي القوة تغير حالٍ أعني الموضوع؛ فهذا الاتسال إذن متعلّق بحركةٍ و متحرّكٍ أعني بتغيّر و متغيّر لا سيّما ما يمكن فيه أن يتصل و لا ينقطع و هي الوضعية الدورية؛ وهذا الاتصال يحتمل التقدير؛ فإنّ قبلاً قد يكون أبعد و قبلاً قد يكون أقرب؛ فهو كمّ مقدّر للتغيّر؛ وهذا هو الزمان وهو كمّية الحركة لا من جهة المسافة، بل من جهة التقدّم و التأخّر اللذين لا يجتمعان "انتهى" «منه سلّمه" الله»

[ ٨١ ] إيماء إلى عدم <sup>4</sup> إمكان التفصّي عن الوقوع في الدور من غير امتطاء المسامحة في المبارة أو <sup>6</sup> إشارة إلى قوّة لزوم الدور و أنّه لا محيص عن ذلك على ما هو قاعدته من التعبير عن مختاراته بالرموز و الإشارات و التلميح إلى المحقّقات عنده بالكنايات و الاستعارات. «منه مدّ ظلّه»<sup>4</sup>

[ ٨٧. ] أي ترتكب أنّ في مسلك الإنارات تسامحاً في العبارة على ما زعمه صاحب الممحاكمات؛ و العراد بالتقدّم و التأخّر اللذين لا يجتمعان هما اللذان في الحركة بحسب انقسام المسافة إلى متقدّمة و متأخّرة لكنّهما في الحركة لا يجتمعان فكانّه قيل: الزمان كمّية الحركة لا كمّيتها التي من جهة المسافة، بل التي من جهة التقدّم و التأخّر الفير المجتمعين الحاصلين في الحركة بحسب متقدّمة المسافة و متأخّرتها؛ فلم يخالف المقصود ما في الناد أصلاً.

و ربّما يقال بارتكاب المسامحة في التقدّم و التأخّر اللذين لا يجتمعان بأن يراد بهما أعمّ ممّا لا يجتمع بالذات أو باعتبار المقارنة لآخر؛ أي لجزئين من متصرّم متجدّد يمتنع لذوات أجزائه من حيث هي هي أن تجتمع؛ فإنّ عدم اجتماع أجزاء الحركة ليس بالذات، بل باعتبار تلك المقارنة و الزمان كمّية الحركة من جهة التقدّم و التأخّر اللذين هما في الحركة و لا يجتمعان و إن لم يكن ذلك بالذات؛ فلا دور و لا ثقة بجدواه؛ فإنّ التعدّم

۱. س، ن: الذي. ۲. الإشارات و التبيهات، ج ۲، ص ۹۴.

۳. س، ن: رحمه. الاشناعدم. ۵ ن: و.

ع س: دايماء... منه مدّ ظلّه.

والتأخّر لايمكن اعتبارهما في الحركة إلّا باعتبار وقوعها في متقدّم الزمان و متأخّره أو في متقدّمة المسافة و متأخّرتها؛ فلا بدّ من أخذ أحدهما في التحديد؛ و الأوّل مفضٍ إلى الوقوع في الدور؛ فيتعيّن الثاني و هو المسلوك في الشفاه.

و لا يبعد دفع الدور عن مسلك الإشارات بأن يؤخذ الزمان عند اعتبار وقوع الحركة في متقدّمة و متأخّرة ليتحقّق التقدّم و التأخّر فيها متصوّراً بوجه ما و يُحدّ بأنّه كمّية الحركة من جهة التقدّم و التأخّر الغير المجتمعين فيها أو يجعل الحدد بحسب المسائية العقيقية و ما يؤخذ فيه بحسب المائية الشارحة للإسم أو يفرّق بين المحدود و الحدد بالإجمال و التفصيل فيقال: الزمان كمّية الحركة من جهة التقدّم و التأخّر اللذين لا يجتمعان و يراد وقوع التقدّم و التأخّر في تلك الكمّية و اعتبار الحركة بالنسبة إليهما لا وقوعهما في الحركة و لا يشبه أن تجعل هذا الأخير أحد وجوه ارتكاب التسامح في العبارة.

ثمّ إنّ محيى الحكمة الرواقية صاحب الإشراق انتهج في التحديد منهج الإشارات لكنّه في كتاب التلويحات جعل الزمان مقداراً لحركة من جهة المستقدّم و المستأخّر الله ذين لا يجتمعان أي بحسب الوجود الغير القارّ و في حكمة الإشراق جعله مقدارها من تلك الجهة لكن بحسب الوجود القارّ في العقل لأجزائها المتقدّمة و المتأخّرة أي من حيث يجمع الفعل متقدّمتها و متأخّرتها و لعلّ ذلك أشبه بالحقّ و أعذب في ذوق التحقيق؛ فإنّ وجود الما أحسن في تحقيق هذا المعني قول الشيخ الرئيس في التعليقات: «أنّ العدّ و المساحة منهما ما يوجد في النفس و هو العاد و العاسح؛ و منهما ما في الشيء و هو المعدود و المحسوح؛ و بيان هذا أنّ العوضوعات كالإنسان مثلاً يوجد كلّ واحد منه وحده " لا أن يوجد معنى ذلك المعنى في ذاته وحده ثمّ تحصل من تلك الوحدات في النفس خمس وحدات؛ فتكون الموضوعات في "خمسيتها معدودة بما في الوحدات في النفس خمس وحدات؛ فتكون الموضوعات في "خمسيتها معدودة بما في

١. ش: مأي ترتكب... فإن وجود. ٢. س، ش، ن: وحدته. ٣. س، ش، ن: دفي.

النفس؛ فتكون الموضوعات موجدة للخمسة و معدودة بالخمسة المرتسمة في النفس؛ و مثال ذلك الحركة فإنها توجد بسبب وجودها في مسافة معنى ذلك المعنى في ذاته مقدار و هو الزمان؛ فتكون الحركة موجدة للزمان لا جاعلة الزمان مقداراً لكن الزمان يسقد الحركة» و قوله: «الموضوعات توجد الأعداد و لكن لا تفيد الأعداد كمية و تعد بالأعداد، كما أنّ الحركة توجد الزمان و الزمان في ذاته كم لا أنّ الحركة تفيده الكمية. ثمّ الحركة تقدر بالزمان " انتهى فليتفطن و ليعرض عمّا في أقوال المتأخّرين من لزوم الدور أو تأخر الحركة عن الزمان على ما في شرح الصحابف و غيره. «منه مدّ ظلّه» آ

[٨٣] المراد بكتيته الاتصالية بالعرض عروض "تقدر له بمقدار معيّن مباين له في التحقّق؛ و بكونه منفصلاً بالعرض معروضيته للكمّ المـنفصل القــائم بــه عــند عــروض الانفصال له في الوهم. «منه رحمه اللّه» \*

[ ٨٤ ] قد ثبت من قبل وجود الزمان و أنّه مقدار حال في الحركة؛ و يتبيّن في هذا التلويح أنّ اتصال المسافة علّة الزمان بتوسّط اتصال الحركة بالمسافة؛ لأنّ المقدار الممتدّ لا يعرض على سبيل الانطباق شيئاً لا يصلح لأن يقال إنّه متصل ممتدّ و الحركة لا يصلح لذلك من حيث طبيعتها بل من جهة المسافة على أن تتكتم بنفس المسافة الخارجة عنها؛ فهذا المعنى المصحّع لعروض المقدار يتقدّم في المحلّ على عروض الحالّ تقدّماً بالطبع؛ فيكون علّة لوجود الحالّ - أعني الزمان - و عروضه لمحلّه - أعني الحركة - و يظهر أيضاً أنّ الحركة علّة لوجود الزمان و الزمان باتصاله مقدار لها و علّة لكونها ذات مقدار و بحسب الانفصال إلى القبليات و البعديات علّة الها و علّة لكونها ذات عدد؛ و هذا مثا استبان من الشيخ في الشفاه " «منه سلّمه اللّه»

٣. ن: الاتصالية بالعروض.

العلقات، ص ٩٠.
 س: ن: مالمراد... منه رحمه الله:
 س: -المراد... منه رحمه الله:
 س: - برحمه الله.
 س: - برد.

۵ س: ۱۵۱۰ ۸ ش: عدد.

٩ ن: ، على أن تنكتم... الشفاء. ١٠ . س، ن: رحمه.

[٨٥.] بسم الله الرحمن الرحيم قوله: «أليست العركة» إلى آخره عرّفت الحركة بعدّة رسوم غير محصورة في خمسة، كما ظنّه الإمام الرازي في شرح عيون المحكمة '.

[الف.] فمنها: ما جرت به عادة قدماء الحكماء و هو أنّها خروج من القوّة إلى الفعل يسيراً يسيراً أو على التدريج أو على الاتصال أو لا دفعةً.

و تحقيقه: أنّ الموجود إنّا أن يكون بالفعل من كلّ وجمٍ كالمبدأ الأوّل تعالى و ضرب من الملائكة أو من جهة بالفعل و من جهة بالقوّة ضرورة امتناع كونه بالقوّة من كلّ جهة حتّى في كونه موجوداً و في كونه بالقوّة كيف و أنّ له ذاتاً بالفعل البتّة؟!

نمّ ما هو بالفعل من كلّ جهة لا يتصوّر له خروج من قوّةٍ إلى فعلٍ أصلاً و من شأن كلّ ذي قوّة أن يخرج منها إلى الفعل المقابل لها و ما امتنع الخروج إليه بالفعل: فلا قوّة عليه و الخروج من القوّة إلى الفعل قد يكون دفعةً و قد يكون لا دفعةً و هو يكون بما هو أعمّ من الأمرين يعرض لجميع المقولات؛ فإنّه لا مقولة إلّا و فيها خروج عن قوّةٍ لها إلى فعلٍ لها لكن المصطلح عليه في استعمال لفظ الحركة ليس إلّا ما كان خروجاً لا دفعةً بل متدرّجاً؛

و طمن معلّم الحكمة المشائية في هذا التعريف بأنّ جميع ما ذكر يتضمّن بياناً دورياً؛ فإنّ الاتّصال و التدريج و يسيراً يسيراً يضطرّ إلى أن يؤخذ الزمان في تحديدها و كذلك اللادفعة المأخوذ فيها الدفعة؛ فإنّها يؤخذ الآن في حدّها و الآن يؤخذ الزمان في حدّه؛ لائة طرفه و الزمان قد أخذت الحركة في تحديده.

و دفعه صاحب المطارحات بأنّ الدفعة و اللادفعة و التدريج مثلاً لها تصوّرات أوّلية لإعانة الحواس عليها؛ و أمّا العلم بأنّ هذه الأمور إنّما تعرف بسبب الآن و الزمان؛ فذلك محتاج إلى البرهان؛ فمن الجايز أن تحدّ الحركة بهذه الأمور. ثمّ تجعل الحركة معرّفة للزمان و الآن اللذّين هما سببا هذه الأمور الأوّلية التصوّر.

١. انظر: شرح عيون الحكمة، ج ٢، صص ٣٩ ـ ٣٤.

و استحسنه صاحب المباحث المشرقية. ا

والحقّ: أنّه غير مُجدٍ؛ إذ لابد أن يعتبر في تلك الأمور الانطباق على أمرٍ ممتدّ غير قارّ الذات لئلا ينتقض التعريف بالأمور الآنية الحصول التي تقع في آنات متعاقبة يتوسّط بين كلّ آنين منها زمان كالانتقالات الفكرية على ما حُتّق في مظانّه؛ إذ يصدق عليها لولا ذلك الاعتبار أنّها على التدريج أو لا دفعة أو يسيراً يسيراً و ليست الحركة و الممتدّ كذلك هو الزمان؛ و لذلك قال الشيخ في الثناه: «جميع هذه الرسوم يتضمّن بياناً دورياً خفياً» أن قاصطر مفيدنا هذه الصناعة إلى أن سلك في ذلك نهجاً آخر: و ربّما يتفسّى بأنّ تسور الحركة بوجهٍ منا بديهي و قد أخذ ذلك الوجه في تحديد الزمان لا حقيقتها المقصود الحركة بوجهٍ منا بديهي و قد أخذ ذلك الوجه في تحديد الزمان لا حقيقتها المسقصود يتصوّرونه و يقسّمونه إلى الأيّام و الشهور و السنين، و لا يخطر ببائهم الحركة و لا يوثق بجدواهما أيضاً؛ فإنّ تحديد الزمان يحوج إلى أخذ الحركة على وجه الاتّصال و ذلك غير بيهي؛ و تصوّر الزمان بحقيقته الامتدادية يتوقّف على الحركة؛ و قد ظهر لزوم اعتبار بديهى؛ و تصرّد الزمان الحقيقة الاتصالية.

و التحقيق أن يقال: إنّ المأخوذ في حدّ الزمان إنّما هي الصركة بـاتصالها بحسب المسافة و في حدّ الحركة إنّما هو الزمان الممتدّ المتّصل بنفس ذاته؛ فلا حرج لو اعتبر ذلك الامتداد هناك: فإنّ التي قصد تحديدها إنّما هي الحركة بحسب اتّصالها الذي لها من جهة الزمان؛ فلمتقن.

[ب.] و منها: ما ذكره المعلم أرسطاطاليس؛ فقال: الحركة كمالٌ أوّلٌ لما بالقوّة من حيث هو بالقوّة؛ و سنحقّق القول فيه.

[ج. ] و منها: ما ذكره إمام العكمة أفلاطن الإلهي؛ و هو أنّ الحركة عبارة عن الخروج
 عن المساواة؛ و معناه كون الجسم بحيث لا يفرض له آنّ من الآنات إلّا و حاله في ذلك

١. انظر: المباحث المشرقية، ج ١، ص ٥٢٨.

٢. المشفاء، (الطبيعيات)، الفنِّ الأوَّل، المقالة الثانية، الفصل الأوَّل، ص ٨٢.

الآن بخلاف حالة قبله و بعده.

[د.] و منها: ما ذكره فيناغورس: و هو أنّ الحركة عبارة عن الغيرية: و هذا قريب متا ذكره أفلاطن: لأنّه إذا كان حاله في كلّ آن يفرض مخالفاً لحاله قبل ذلك الآن كانت تلك الأحوال المتعاقبة المتوالية أموراً متغايرةً فأفلاطون عبّر عن هذا المعنى بالخروج عسن المساواة و فيثاغورس عبّر عنه بالغيرية و المقصود واحد.

و يرد عليهما أنّ كلاً من هذين المفهومين أمر بسيط غير منقسم لايعقل فيه الاتصال و الامتداد أصلاً. فليس شيء منهما عين حقيقة الحركة، بل إنّما هما من لوازم المتحرّك من جهة الحركة؛ و من ثمّة قال في الشغاه: «و قد حدّت بحدود مختلفة مشتبهة» و ذلك الاشتباء لأمر في طبيعتها؛ إذ كانت طبيعة لا توجد أحوالها ثابتة بالفعل و وجودها في ما يُرئ أن يكون قبلها شيء قد بطل و شيء مستأنف الوجود. فبعضهم حدّها بالفيرية إذ كانت توجب تفيرًا لحالٍ وإفادة لفير ما كان و لم يعلم أنّه ليس يجب أن يكون ما يوجب إفادة الفيرية هو في نفسه غيرية؛ فإنّه ليس كلّ ما يفيد شيئاً يكون هو و لو كانت الفيرية حركة لكان كلّ غير متحرّكاً ولكن ليس كذلك.

و قال قوم: إنّها طبيعة غير محدودة؛ و الأحرى أن يكون هذا إن كان صفة لها؟ غــير خاصّة؛ فغير الحركة هو كذلك كاللانهاية و الزمان.

و قيل: إنّها خروج عن المساواة كأنّ الثبات على صفة واحدة مساواة الأمر بالقياس إلى كلّ وقتٍ يمرّ عليه وأنّ الحركة لايتساوي نسبة أجزائها و أحوالها إلى الشيء في أزمنةٍ مختلفةٍ: فإنّ المتحرّك في كلّ آنِ له أين آخر و المستحيل له في كلّ آنٍ كيف آخر.

و هذه رسوم إنّما دعا إليها الاضطرار و ضيق المجال و لا حاجة بنا إلى التطويل في إيطالها أو مناقضتها؛ فإنّ الذهن السليم يكفية في تزييفها ما قلناه.

[ه.] و منها: ما ذكره رهط من فلاسفة الإسلام وفاقاً لبعض قدماء الرواقيّين؛ و هو أنّ

د الشفاء، (الطبيعيات)، الفن الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الأوّل، ص ٨٣.

٢. س: الأمر. - ٢. س: + صفة لها.

الحركة زوال من حالٍ إلى حالٍ أو سلوك من قوّة إلى فعلٍ؛ و في النفاه: «أنَّ ذلك غلط؛ لأنَّ المناه: «أنَّ ذلك غلط؛ لأنَّ المباد و السلوك إلى الحركة ليس كنسبة الجنس أو ما يشبه الجنس، بـل كنسبة الألفاظ المرادفة إيّاها؛ إذ هاتان اللفظتان و الحركة وضعت أوّلاً لاستبدال المكان ثمّ نقلت إلى الأحوال.» أ

[و.] و منها: ما ذكره الشيخ الرئيس في النجاة: و هو «أنّ الحركة تبدّل حال قارّة في الجسم يسيراً يسيراً على سبيل اتّجاه نحو شيءٍ و الوصول بمها للسيد و همو بالقوّة أو بالفعل.»"

فقوله: «تبدّل حال قارّة» احتراز عن الانتقال من متى إلى متى أو من فعل أو انفعال إلى فعل أو انفعال إلى فعل أو انفعال: إذ تلك أحوال غير قارّة و الانتقال عنها ليس حركة و «في الجسم» احتراز عن تبدّل الأحوال القارّة للنفوس المجرّدة من صفاتها و إدراكاتها؛ إذ ذاك لا يكون حركة لا عن تبدّل الهيولى الأولى في صفاتها على ما قيل. فإنّ للهيولى حركة في كيفياتها الاستعدادية على ما هو التحقيق؛ و قد يقال أيضاً: إنّ المتحرّك في الحركة الكتية ليس إلّا المادة، بل المراد بالجسم ما يعمّد و مادّته.

و «يسيراً يسيراً» يخرح تبدّلاً لايكون كذلك في الجسم و تبدّل الهيولئ في صورها الجوهرية: فإنّ ذلك لايمكن أن يكون على سبيل التدريج.

و قوله: «على سبيل اتجاه نحو شيء» احترز به عن تبدّل الجسم في ضونه ممثلاً و الانتقال عنه يسيراً يسيراً إلى الظلمة التي هي عدم النور؛ فإنّه و إن كان في حال قارّة تدريجاً إلا أنّه ليس بحركةٍ لعدم كونه على سبيل التوجّه نحو شيء؛ و أراد بالسببية المعبّر عنها بالباء السببية الأوّلية القريبة الذاتية احترازاً عن تبدّل أحوال قارّة تدريجية لايكون الوصول به إلى ما يتربّب عليه أولياً أو ذاتياً على ما فصّل في مقامه.

و قد قيل: إنَّ غاية الشيء أو علَّته قد يكون ذاتيةً و قد يكون عرضيةً و قد يكون غير

١. الشغاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأول، المقالة الثانية، الفصل الأول، ص ٨٣.
 ٢. س، ن: به.

أوّلية و بذلك يخرج عن الحدِّ الانتقالُ من جدةٍ إلى جدةٍ أو من إضافةٍ إلى إضافةٍ؛ إذ كلّ منهما و إن كان تدريجياً إلا أنّ شيئاً منهما ليس غاية ذاتية أو أوّلية لتبدّلٍ سابقٍ عليهما و إنّما عمّم في الغاية المذكورة ليشتمل ما لها غاية بالفعل كما لاتدوم من الحركات المستقيمة و ما ليس لها غاية فعلية كما تدوم من حركات الأفلاك؛ إذ ما يحصل لها إنّما هو وضع تدريجي صالح لأن يفصل إلى أوضاع لايكون شيء منها بالفعل لكن كلّ واحد منها يكون له حين تلبّس المتحرّك به قوّة قريبة من الفعل بحيث لايتوقف فعليته إلاّ على الانتزاع بالفعل على وجدٍ يصلح لأن يتعيّن بالإشارة؛ فيكون لذاته فعلية مصحّحة لأن يكون منتهى الحركة و مقصدها.

و إن أعضل بك الأمر فاعتبر نسبة المتحرّك إلى حدّ له نسبة حالية إليه و إلى حدّ له إليه نسبة استقبالية. فإنّ أحد النجزئين يمكن أن يتعيّن بإشارتك إليه بخلاف الآخر؛ فيكون له فعلية دونه؛ و مهما زاحم وهمك عقلك أنّ هذه نهاية وهمية لا تحقّق لها في الخارج ليمكن أن يكون كمالاً ثانياً يتوجّه المتحرّك بالحركة إلى تحصيله؛ فأحسِن أعمال روتتك.

هذا أقصى ما يقال في تحرير كلام الشيخ.

إز. إو منها ما ذكره بهمنيار في التحصيل روماً للتخلّص عن الدور: «إنّ الحركة هي كونٌ بين المبدأ الذي منه الحركة و المنتهى الذي إليه الحركة بحيث أيّ حدٍّ يُقرض فيه \_أي في الوسط \_ لا يوجد المتحرّك قبله و لا يكون بعده فيه.» \

و فيه بعد ما يترآاى في جليل النظر من الوقوع في الدور أنّه لو صحّ فإنّما يصلح تعريفاً للحركة التوسّطية و هي ليست حركةً حقيقةً، بل إنّما هي أمر بسيط غير منقسم ليس إلّا حالة بين صرافة القرّة و محوضة الفعل.

[ح.]و منها: ما ذكره الشيخ صاحب الإشراق في التلويحات و في حكمة الإشراق ذاهباً

۱. التحصيل، ص ۲۱۹.

إلى أنّ الأجناس العالية لمقولات الممكنات خمسة \_الجوهر، الإضافة و الحركة و الكمّ و الكيف \_إنّ الأجناس العالية لمقولات الممكنات خمسة \_الجوهر، الإضافة و الحركة هدينة غير قارّة بالضرورة لايتصوّر ثباتها نظراً إلى مهيّتها لا إلى غيرها؛ و الدرعة أنّ ما يجب فيه التقضّي و التجدّد لمهيّته من حيث هي هي إنّما هو الحركة فبالهيئة \_أي العرض \_على اصطلاح الحكمة الإشراقية أخرج الجوهر؛ و بكونها لايتصوّر ثباتها ما هو تأبت من الكمّ و الكيف و الإضافة؛ و يكون ذلك لمهيّتها من حيث هي الزمان الذي هو من أقسام الكمّ؛ فإنّه و إن كان أيضاً هيئة لا يتصوّر ثباتها لكن ذلك ليس لمهيّته و ذاته، بل لغيره؛ و هو محلّه الذي هو الحركة؛ و جعل الزمان مقدار الحركة من حيث لا تجتمع أجزاؤها الفرضية معاً احترازاً عن المسافة؛ فإنّها أيضاً مـقدارهـا لا مـن هـذه الحيثية، بل من حيث تثبت أجزاؤها الفرضية معاً.

و نحن نقول: قد أسلفنا البرهان على أنّ التقضّي و التجدّد و القبلية و البعدية ليست إلّا لمهيّة الزمان من حيث هي و الحركة إنّما تقصف بها باعتبار الزمان؛ فما له أجزاء غير قارّة بالذات إنّما هو الزمان لا الحركة و لا أمر آخر أصلاً. بل الحركة ليس لها من دون اعتبار الزمان أجزاء و امتداد يصلح لا تتزاع الأجزاء منه؛ إذ ذلك من خواصّ الكمّ، فذلك إنّما يكون للحركة من جهة الزمان؛ و أمّا من جهة المسافة فإنّما تتّصف الحركة بنفس اتصال المسافة و كتيتها المفارقة لها بالعرض لا على أن يقوم بها اتصال كما يكون من جهة الزمان، فما زعمه ظرًّ لا يتّكل عليه.

و أمّا جعل الزمان مقدار الحركة من تلك الحيثية فقد سلف تحقيق القول فيه.

[ط. ] و منها: ما ذكره المتكلّمون؛ و هو أنّ الحركة عبارة عن الحصول الأوّل في الحيّز الثاني: و تقريره موكول إلى كتب المتأخّرين.

ثمّ إنّ الإمام العلّامة فخرالدين الرازي أورد في المباحث المشرقية و شرحه ليون العكمة تشكيكاً في ما اتّفقت عليه آراء الحكماء من الحصول التدريجي و الخروج من القرّة إلى

۱. س: فيها.

الفعل على سبيل التدريج؛ و نسبه أللي نفسه و قال: «هذا متَّفق عليه بين الحكماء؛ و لي فه شكّ.

فان لقائلٍ أن يقول: الشيء إذا تغيّر فذلك التغيّر إمّا أن يكون لحصول شيءٍ فيه أو لزوال شيءٍ عنه. فإنّه إن لم يحدث فيه شيء ممّا كان معدوماً و لم يزل عنه شيء مسمّا يكون موجوداً وجب أن يكون حاله في ذلك الآن كحاله قبل ذلك. فلايكون فيه تـغيّرٌ و قد فُرض كذلك؛ هذا خلف.

فإذن الشيء إذا تغير فلابد إمّا من حدوث شيء فيه أو زوال شيء عنه. فَلْتَفرض أنّه حدث فيه شيء؛ فذلك الشيء الذي قد حدث كان معدوماً ثمّ صار موجوداً؛ وكلّ ما كان كذلك فلوجوده ابتداء و ذلك الابتداء غير منقسم و إلّا لكان أحد جزئيه الابتداء لا هو؛ فذلك الذي حدث إمّا أن يكون في ابتداء وجوده موجوداً أو لا يكون. فإن لم يكن فهو بعد في عدمه لا في ابتداء وجوده؛ و إن حصل له جوده فلا يخلو إمّا أن يكون قد بقي منه شيء بالقرّة أو لم يبق. فإن لم يبق فالشيء قد حصل بتمامه في أوّل حدوثه؛ فهو حاصل دفعةً لا يسيراً يسيراً؛ و إن بقي منه شيء بالقرّة فذلك الذي بقي إمّا أن يكون عين الذي وجد؛ و هو محال، لاستحالة أن يكون الشيء الواحد موجوداً و معدوماً دفعةً واحدة؛ و إمّا أن يكون غيره؛ فعينئذ الذي حصل بتمامه و الذي لم يحصل بتمامه ومعدود فليس هناك شيء واحد له حصول على التدريج، بل هناك أمور متتالية.

فالحاصل: أنّ الشيء الأحديّ الذات يمتنع أن يكون له حصول إلّا دفعةً. نعم الشيء الذي له أجزاء كثيرة أمكن أن يقال إنّ حصوله على التدريج على معنى أنّ كلّ واحد من تلك الأفراد الحقيقية إنّما يحصل من حينٍ بعد حين حصول الآخر؛ و أمّا على التحقيق فقد حدث بتمامه دفعةً و ما لم يحدث فهو بتمامه معدوم. فهذا ما عندي في هذا الموضع.» "انتهى قوله.

۱. من: نسبة. ٢. س، ١٥ ـ ـ و.

٣. المباحث المشرقية، ج ١، صص ٥٥٠ ـ ٥٢٩

و أقول: إنّ بهمنيار ذكر هذه الشبهة ناقلاً إيّاها عتن سبقه من الأقدمين و أبطلها بأنّها إنّما ينفي وجود الحركة بمعنى القطع؛ و هي غير موجودة في الأعيان؛ و الموجود من الحركة إنّما هو التموسط المذكور و همو ليس أمراً سسيّالايكون منقضياً و لاحسّاً؛ و المتأخّرون سلكوا هذا السبيل ظائين أنّه منهج الحكمة.

و قد توغّل فيه بعض المشهورين بالتحقيق في حوائيه على الشرح القديم التجريد واقتفى إثره بعض مَن تأخّر عنه مِن أفاضل المحققين و لعمر الحبيب إنّه في الفساد كخطأ الطبيب؛ فإنَّ معشر هؤلاء النافين لوجود الحركة بمعنى القطع في الأعيان يذهبون إلى وجودها في الأذهان بناءً على أنّ التوسط المذكور بحسب استمرار ذاته و عدم استقرار نسبته إلى حدود المسافة يرسم أمراً معتداً في الوهم هو الحركة بمعنى القطع و يقرّرون أنّ ارتسامها في الوهم إنّما يكون بحسب الحدوث على سبيل التدريج و إن اجتمعت اجزاؤها هناك معاً بحسب البقاء؛ و إذا كان حصول الشيء الواحد في نفسه على سبيل التدريج غير معقول لم يتصوّر حدوثه تدريجاً سواء كان في الأعيان أو في الأوهام؛ والقياس المغالطي ذا لو صحّ لكان حجّة ناهضة هناك أيضاً؛ إذ لا اختصاص له بأحد الوجودين أصلاً؛ و اللازم خلفً اجتمعت الآراء على بطلانه.

فالحريّ قلعُ أساس الإشكال بإفشاء وجه الغلط فيه؛ و ذلك غير متعسّر على من هوله ميسر مئن خلق له؛ فإنّ وجود الشيء بتمامه في الآن أخصّ من وجوده بتمامه مطلقاً؛ فإنّ وخود الشيء الآن و وحدة الشيء لا تأبى ذلك أصلاً؛ و التدريج في الحدوث لا ينافي وجود الشيء الممتدّ الواحد في نفسه بتمامه في مجموع الزمان الذي هو أيضاً واحد شخصي في نفسه، بل إنّما ينافي وجوده بتماه في الآن أو في شيء من أبعاض ذلك الزمان المنطبق عليه؛ و لا يلزم أن يكون كلّ حادث لحدوثه بتمامه ابتداء غير منقسم بحيث يختص وجوده به بهويّته الا تصالية الامتدادية لوكان له هويّة كذلك بأن ا يتحقّق فيه؛

و سيتلى عليك تحققُ هذه المطالب على ضربٍ من التفصيل في أصل الكتاب \_إن شاء الله \_فترصد ذلك إن كنت للمتوغّل قلبك سمعك و أنت شهيد. «منه رحمه الله» \

[ ٨٤ ] فلو أنّا توهّمنا ثلاثة أجزاء لا تتجزّى وكان المتحرّك حين يتحرّك في الأوسط منها لكان فيه عند حركته من الأوّل إلى الثالث كمالٌ منا بالقوّة و لم يكن على متّصل. فنفس كون الحركة كمالاً " مّا بالقوّة لا يوجب أن يكون هي شيئاً قابلاً للانقسام ما لم يعرضه " ما يقتضى كونها لا تكون إلّا على متّصل.

و بالجملة: انّا ما لم نلتفت إلى مسافة أو إلى زمان لم نجد للحركة اتّصالاً و لذلك متى احتجنا إلى تقدير الحركة احتجنا إلى ذكر مسافة أو زمان. «منه سلّمه ً اللّه»

[ ٨٧] يعنى أنّ الحركة بحسب اتّصال المسافة يقتضي وجودَ مقدارٍ لها هـو الزمـان باتّصاله و بحسب انقراض الأجزاء في ذلك الاتّصال المستلزم لعصول المتقدّم و المتأخّر في الحركة يقتضي وجودَ عددٍ لها هو الزمان من حيث الانفصال إلى القبليات و البعديات. و<sup>٥</sup> اقتصر في البيان على الأخير لظهور الأمر في الأوّل <sup>ع</sup> أيضاً بعد تبيين هذا. «منه دام ظلّه» ٧

[ ٨٨ ] قوله: «بتوسّط اتصال الحركة» \_ إلى آخره \_^ يعنى أنّ اتصال المسافة من حيث هي للحركة علّة لوجود الزمان الذي هو بذاته متصل أو اتصال لا أنّه يعرض الحركة اتصال بسبب اتصال المسافة حتى يكون هناك اتصال آخر غير اتّصال المسافة و اتّصال الزمان؛ و أمّا ٩ الزمان ١٠ فإنّه أمر حال في الحركة عارض لها. «منه رحمه اللّه ١١»

[ ٨٩. ] «أَلَقَ يَالِق أَلْقاً فهو أَلِقُ» إذا انبسط لسانُه بالكذب و كذلك «ولَق يلِقُ ولقاً» و الولق و الالق» الاستمرار في الكذب. ٢٠ «منه رحمه الله» ١٣. فيلق أي يكذب. «منه رحمه

۲. ش: کمال.

١. ش: ـ بسم الله الرحمن الرحيم قوله أ ليست الحركة... رحمه الله.

٣. ش: لميعرف. ٢. س: ن: رحمه. ٥. س: ١-و.

س: +الأمر. ٧. س، ن: منه رحمه الله. ٨. س، ش: دقوله... إلى آخره.

٩. ش: + اتصال. ١٠. ن: ـ و أمّا الزمان. ١١. ش: ـ رحمه اللّه.

١٢. انظر: الصحاح، ج ٢، ص ١٥٤ و النهاية، ج ١، صص ٢٠- ٥٩ وج ٥، ص ٢٢٤.

٦٣. ش: درجمه اللَّه.

اللّه، ١

ا ٩٠٠ إيريد أنّ الإمام العلّامة فخرالدين الرازي تحيّر في المباحث المشرقة في أمر الزمان و اختار في شرح عبون المحكمة للشيخ الرئيس المذهب الأخير المنسوب إلى إمام العكمة أفلاطن. فقال في المباحث المشرقة بعد ذكر المذاهب و ما يرد عليها من الشُبة و الشكوك: «و اعلم أنّي إلى الآن ما وصلت إلى حقيقة الحقّ في الزمان فلْيكن طمعك من هذا الكتاب استقصاء القول في ما يمكن أن يقال من كلّ جانب؛ و أمّا تكلّف الأجوبة الصعبة تعصباً لقوم دون قوم و لمذهب دون مذهب فذلك ممّا لله أفعله في كثير من المواضع و خصوصاً مع هذه المسئلة.»

و قال في شرح عيون العكمة بعد تقرير الآراء و إيراد الشكوك: «إنّ الناصرين لمذهب أرسطاطاليس في أنّ الزمان مقدار الحركة لايمكنهم التـوغّل فـي شـيء مـن مـضايق المباحث المتعلّقة بالزمان إلّا بالرجوع إلى مذهب الإمام أفلاطن.

و الأقرب عندي في الزمان و في المدّة هو مذهب أفلاطن و هو أنّه موجود قائم بنفسه مستقل \* بذاته. فإن اعتبرنا نسبة ذاته إلى ذوات الموجودات الدائمة المنزّهة <sup>ه</sup> عن التغيّر سمّي بالسرمد من هذا الاعتبار؛ و إن اعتبرنا نسبة ذاته إلى ما قبل حصول الحركات و التغيّرات فذاك هو الدهر الداهر؛ و إن اعتبرنا نسبة ذاته إلى كون المتغيّرات مقارنة معه فذاك هو المسمّى بالزمان.»

ثمّ قال: «و أمّا مذهب أفلاطن فهو إلى المعالم ً البرهانية الحقيقية أقرب و عن ظلمات الشبهات أبعد: و مع ذلك فالعلم التامّ بحقائق الأشياء ليس إلّا عند اللّه تعالى.» `

و قال في شرح الفصل المعقود لتحقيق مذهب أرسطاطاليس مورداً عليه: «إنّ بديهية العقل حاكمة بأنّ إله العالم كان موجوداً قبل حدوث هذا الحادث اليسومي و أنّـه^الآن

۲. س، ش، ن: . مثا.

١. ش: ـ رحمه اللَّه؛ ن: ـ فيلل أي يكذب منه رحمه اللَّه.

٣. المباحث المشرقية، ج ١، ص ٤٣٧.

۲، س: مستعمل. ۷. شرح عیون العکمة، ج ۲، ص ۱۲۹.

۵ س: المنزَّهات. من عيون الحكمة: الملوم.

۸. ن: ان.

موجود معه و أنّه سيبقى بعده؛ فلو كان تعاقب القبلية و المعية و البعدية يوجب وقـوعَ التغيّر ' في ذات ذلك الشيء المحكوم عليه بهذه الأحوال لزم وقوع التغيّر في ذات الواجب الوجود؛ و ذلك لا يقوله عاقل.

فلئن قلتم: لولا وقوع التغيّر في هذا الحادث لا متنع وصف الله تسعالى بالقبلية و المعية و المعدية " فنقول: فقد جوزتم أن يكون الشيء محكوماً عليه بالقبلية و المعية و البعدية " بسبب وقوع التغيّر في شيء آخر. فلم لا يجوز أن يكون الزمان كذلك؛ و هذا هو قول الإمام أفلاطن؛ فإنّه كان يقول: «المدّة إن لم يقع فيها شيء من الحركات و التغيّرات لم يحصل فيه <sup>6</sup> إلا الدوام و الاستمرار و ذلك هو المستى بالدهر و السرمد؛ و أمّا إن حصل فيه الحركات و التغيّرات فعينئذ يحصل لها قبليات قبل بعديات و بعديات عمد قبليات لا لأجل وقوع التغيّر في ذات المدّة و الزمان، بل لأجل وقوع التغيّر في هذه الاشياء» أنتها كلامه.

و نحن بعناية العليم الحكيم لفي منتدح عن أمثال تلك الشكوك و الأوهام حسب ما نتلو عليك تحقيقه في أصل الكتاب إن شاء الله المفضل انمنعام و لو لا أن ثبتني ربّى لقد كدتُ أركن إليهم شيئاً قليلاً وحيث هداني أستطيع إلى حيّ حبيب العقل سبيلاً. فالحمد لعُلهم الحقّ حقَّ حمده. «منه مدّ ظلّه العالى» ال

[٩١] يوضح طيّ هذا الإيضاح بطلانُ المذاهب الخمسة الأخيرة المعدودة في الإحصاء؛ و أمّا الخمسة الأوّل فقد أبطلت سابقاً ببيان وجود الزمان و اتّـصاله و كمونه عرضاً قائماً بحركةٍ هو مقدارها. «منه رحمه الله» ١٠

[٩٣] القياس هو قولهم: «الزمان متقضِّ متجدّد و الحركة متقضّية متجدّدة؛ فالزمان

١. س: . و المعيَّة... التغيّر. ٢. شرح عيون المحكمة: هذه الحالات.

٣. ن: بالقبلية و البعدية و المعية. ٢. ن: بالقبلية و البعدية و المعية. ٥. ن: . فيه.

۶. س: + قبل. ۷. س، ن: قبل. ۸ شرح جون الحكمة، ج ٢، ص ١٢٧.

١٢. ش: ، رحمه اللَّه.

عين الحركة» و الموجبتان في الشكل الثاني لاتنتجان على أنّ إحدى مقدّمتيه \_أعني قولهم: «الحركة متقضية متجدّدة» \_كاذبة؛ لأنّه يجب أن يراد أنّ الحركة متقضية متجدّدة بذاته الدينة لله لل الزمان هو المتقضي المتجدّد بذاته و الحركة ليست بذاتها كذلك، بل باعتبار مقارنة الزمان و الانطباق عليه؛ فإنّ غير القارّ بذاته ليس إلّا الزمان؛ فالحركة لا يكون شيء منها ماضياً أو مستقبلاً بذاتها، بل باعتبار الوقوع في الزمان الماضي أو المستقبل. «منه رحمه الله» آ

[٩٣] هود / ١١٢.

[٩٤.] ربّما ؟ يقرّر بأنّ العدم الطاري إنّما ؟ يمتنع بالنظر إلى ذات الزمان؛ لأنّ فيه فرضٌ عدم الشيء مع وجوده؛ و أمّا عدم الزمان وحده بحيث لايقترن ذلك العدم بقبلٍ أو بعدٍ فإنّه ممكن؛ فلايلزم وجوبٌ وجود الزمان؛ و الغلط إنّما ينشأ من قياس الزمان على ما<sup>٥</sup> فـي الزمان و من اقتران وجود الشيء بعدمه «منه رحمه اللّه»<sup>6</sup>

[90] إنّما كان وجوب الطبيعة بشرط شيءٍ بعينه وجوب الطبيعة لا بشرط شيءٍ؛ لأنّ وجود الفرد هو بعينه وجود الطبيعة، و الوجوب كيفية الوجود؛ و أمّا وجود الطبيعة من حيث إنّه وجودها فلا ينسب إلى ما هو فرد تلك الطبيعة إلّا بالعرض. فلذلك لم يكن امتناع الطبيعة هو بعينه امتناع فردها و إن كان مستلزماً لامتناعه. «منه رحمه الله»

[98.] لأنه ^ يمكن أن ينشأ الامتناع من خصوصية الفرد. ثمّ إنّ الممكن ما لا يجب له بالنظر إلى ذاته من حيث هي طبيعة الوجود و لا يمتنع عليه بالنظر إلى ذاته طبيعة العدم. فالوجوب أو الامتناع بوسطٍ مستندٍ إلى الذات لا يُخرجه عن حدّ حقيقة الإمكان إلّا أنّ البرهان قد قام على استحالة ذلك. فلو أنّ ممكناً اقتضى امتناع جميع أنحاء العدم بشرط شيءٍ بالنظر إلى ذاته لم يلزم امتناع طبيعة العدم لا بشرط شيءٍ بالنظر إلى ذاته من حيث

٧. ش: ـ رحمه الله. ٨ ش: ـ لأنه.

و نظيره على ذوق الفلاسفة أنّ الواجب الوجود بذاته يقتضي علّيته لمعلوله الأوّل امن حيث إنّه علّة لامتناع عدمه. فعدم المعلول الأوّل إنّما يمتنع بالنظر إلى الواجب من حيث تلك العلّية المستندة إلى نفس ذاته لا بالنظر إلى ذاته بذاته لكنّ الممكن لا مكن أن يقتضي امتناع جميع أنحاء العدم بالنظر إليه و إلّا لاقتضى امتناع طبيعة العدم من حيث ذلك الاقتضاء. فيلزم أن يقتضي وجوب نقيض تلك الطبيعة \_أعني الوجود فيكون ذاته كافية في وجوده؛ هذا خلف. «منه رحمه الله»

[٩٧] الحقّ أنّ مجرّد الإمكان علّه الاحتياج. فكما كان المعلول في حدوثه محتاجاً إلى العلّة كان في بقائه أيضاً محتاجاً إليها؛ و أمّا توهّم ازوم تحصيل الحاصل فقد ازيح بأنّ المحال إنّما هو تحصيل الحاصل بتحصيل مستأنف لا يحصل بنفس التحصيل الأوّل؛ أي بتحصيل مستمرّ؛ و الفاعل يقيّد في الزمان الناني نفس الوجود الذي كان حاصلاً بنفس التحصيل، إذ المعنى منه هو التحصيل الذي كان حاصلاً. فكما أنّ الأثر واحد مستمرّ فكذا التحصيل، إذ المعنى منه هو الاستنباع لاغير و هو نسبة يجدها العقل بين العلّة و المعلول. فما دام تلك النسبة مستمرّة يستمرّ وجود المعلول و إذا انقطعت انقطع وجوده؛ فلا مانع للتأثير و التحصيل و الإفادة و يستمرّ وجود المعلول إلاّ التتباعها للمعلول؛ و لا للتأثر و الاحتياج و نظايرهما من نحوها من جانب الملّة إلاّ استتباعها للمعلول؛ و لا للتأثر و الاحتياج و نظايرهما من كالخيّاط خياطة الثوب حتّى إذا تمّ عمله لم يبق له تأثير على ما ينساق إلى الأوهام كالمقيّاط خياطة الثوب حتّى إذا تمّ عمله لم يبق له تأثير على ما ينساق إلى الأوهام المامية، و ذلك الاستتباع و إن كان دفعياً لكنّه قد يستمرّ فيستمرّ المعلول و قد لايستمرّ فلايستمرّ، فإن أعتبر ذلك الاستنباع استنباعاً و احداً مستمراً كان من جانب المعلول فلايستمرّ، فإن أعتبر ذلك الاستنباع استنباعاً و احداً مستمراً كان من جانب المعلول فلايستمرّ، فإن أعتبر ذلك الاستنباع استنباعاً و احداً مستمراً كان من جانب المعلول فلايستمرّ، فإن أعتبر ذلك الاستنباع استنباعاً و احداً مستمراً كان من جانب المعلول

٣. ش: علة له امتناع. ۶. ش: ـ رحمه اللّه.

۱. ن: ـ هي بل من حيث. ۲. س: ـ تلك.

متعدّداً بذلك الاعتبار تعدّدت التبعية من جانب المعلول أيضاً بإزائهما في الزمان الأوّل و التاني.

ثمّ التحقيق على ما حقّقه الشيخ في الإشارات و فصّله في الشفاه و النجاة و غيرهما من الرّ تأثير العلّة سواء كان في الوجود الحادث أو الوجود المستمرّ إنّما هو في نفس الوجود بما هو وجود لا في قيد الحادث أو الاستمرار؛ فإنّ الحادث إنّا يفيده الفاعل الوجود بما هو وجود لا من حيث هو وجود بعد عدم.

و لا يصح أن يقال: «إنّ شيئاً جعلً وجود الشيء بحيث لا يكون إلا بعد العدم» فهذا غير مقدور عليه. بل بعض ما هو مقدورٌ واجبٌ ضرورة أن لا يكون بعد عدم بعدية زمانية و بعضه واجب ضرورة أن لا يكون بعد عدم فالمستفاد من العلّة إنّما هو نفس الوجود من حيث هو وجود تلك المهيّة؛ و أمّا وصفه و هو «أنّه بعد ما لم يكن» فليس من علّة؛ و التأثير إنّما هو بالذات في نفس الوجود بما هو وجود والوصف لازمه. فلا يحتاج إلى تأثير مستأنفي بل هو مستند ابتدائاً إلى نفس هذا الوجود المجعول؛ و في الحادث الذاتي أيضاً ليس للفاعل في عدمه السابق على وجوده سبقاً بالذات تأثيرٌ بل تأثيره في نفس وجوده لكن عرض إن كان له عدم من ذاته ليس ذلك من تأثير الفاعل؛ و كذلك في المسعلول المستمر تأثير العلّة إنّما هو بالذات في نفس وجوده بما هو وجوده و وصف الاستمرار له إنّما هو لازم لاستمرار التأثير.

هذا على سبيل الحكمة المشائية في المشهور و أمّا على طريق ذوق التحقيق فتأثير العلّة إنّما هو بالذات في نفس المهيّة، و الوجود ينتزع منها لا بجعل مستأنف، و وصف الحدوث يلزمه لنفسه و وصف الاستمرار يلزمه لاستمرار التأثير و أنّه ليّتلى عليك من ذي قبل تحقيق هذه الحقائق على ضربٍ من التفصيل في أصل الكتاب، إن شاء اللّه تعالى. «منه رحمه اللّه»

٢. ش: ـ الْحقّ أنّ مجرّد الإمكان... منه رحمه اللّه.

[٩٨] و أمّا ما يقال: «إنّ المعلول لو كان معدوماً في مرتبة وجود علّته لكان عدمه متقدّماً بالذات على وجوده و تقدّم نقيض الشيء عليه بالذات محال» فمقدوح بأنّ تقيض وجوده هو رفع وجوده لا رفع وجوده المقيّد ذلك الرفع بكونه في تلك المرتبة و هو ظاهر. ربّما يورد بتعكّس هذا الفحص التحقيقي على قولهم: «إنّ المعلول له في مرتبة وجود علّته العدم؛ فقال: لسد للمعلول له في مرتبة وجود

ربّما يورد بتعكّس هذا الفحص التحقيقي على قولهم: «إنّ المعلول له في مرتبة وجود علّمة العدم؛ فيقال: ليس للمعلول في تلك المرتبة الوجود و لا العدم؛ فإن تأخّر وجود المعلول عن وجود العلّة إنّما يقتضي أن لايكون له في مرتبة وجود العلّة الوجود لا أن يكون له في تلك المرتبة العدم؛ و لا يصحّ أن يتمسّك بأنّه إذا لم يكن له في تلك المرتبة الوجود كان له فيها العدم و إلّا لزم الواسطة و أنّه لا معنى للعدم إلّا سلب الوجود.

فإذا ثبت أن ليس له الوجود في تلك المرتبة ثبت أنّه معدوم فيها لأنّ نقيض وجوده في تلك المرتبة سلب وجوده فيها على طريق نفي المقيّد لا سلب وجوده المتصف ذلك السلب بكونه في تلك المرتبة ؛ أعني النفي المقيّد؛ فلايلزم من انتفاء الوجود في تسلك المرتبة تحقّقُ السلب فيها لجواز أن لا يكون اتصافه بالوجود و لا اتصافه بالعدم في تلك المرتبة كما في الأمور التي ليست بينها علاقة العلية و المعلولية؛ فإنّه ليس وجود بعضها و لا عدمه متأخّراً عن وجود الآخر و لا متقدّماً عليه؛ و خلوّ المرتبة عن النقيضين جايز و إن كانت نحواً من أنحاء نفس الأمر لعدم استلزامه ارتفاعهما في نفس الأمر لكون نفس الأمر أوسع من تلك المرتبة كما في المهيّة من حيث هي هي؛ فإنّ كلاً من النقيضين مسلوب عنها من تلك الحينية التي هي من أنحاء الواقع لا ملاحظة تمتلية من العقل على مسلوب عنها من تلك الحينية التي هي من أنحاء الواقع لا ملاحظة تمتلية من العقل على ما يسبق إلى بعض الأوهام؛ و لا يلزم خلوها عنهما في الواقع لعروض أحدهما لها بحسب نحو آخر من أنحاء الواقع.

فإذن لايتمّ مرامهم في إثبات الحدوث الذاتي و نحن نحقّق المطلب حيث يحين حينه في أصل الكتاب على وجه لايسع مجالاً للإزاغة عن الحقّ إن شاء الله تعالى؛ فليتربّص.

٨. ش: الحقيقي. ٢. س، ٥: - و.

«منه سلّمه الله»

[٩٩] على ما هو الحقّ من مذهب المصنّف: فإنّ البعدية التي لا يجتمع القبل و البعد بحسبها أعمّ عنده من الزمانية و الدهرية و السرمدية؛ و الممتنع بالنظر إلى ذات الزمان عنده إنّما هو العدم بعد الوجود بعديةً زمانيةً لا غير. «منه رحمه اللّه» ٢

[ ۱۰۰] أي سواء كانت بعدية بالذات أو بالزمان أو بالدهر أو بالسرمد. «منه رحمه الله» " [ ۱۰۰] تقريره أنّ المتناقضين هما المفهو مان المتنافيان لذاتهما بحيث إذا قيس أحدهما اللى الآخر كان أشدّ بُعداً ممّا سواه؛ إذ المختلفان بالإيجاب و السلب بحيث يكون صدق كلٍّ منهما أو \* كذبه مستلزماً لكذب الآخر أو صدقه استلزاماً بالذات؛ فكيف يكون المتشابهان في المهيّة متناقضين. «منه سلّمه الله»

[١٠٢] بل عدمه متضح الفساد سيّما في المفهومات الاعتبارية؛ فإنّ للمقل أن يعتبر أيّ مفهوم كان و يضيف إليه الرفع لكنّه قال: «غير متّضح الفساد» وقوفاً على مقام منصب المنع و وظائفه «منه رحمه اللّه»؟

[١٠٢] قوله: «فيكون قد أرجع النقيضين» إلى آخره. لا حاصل الكلام أنه إمّا أن يجوّز إضافة الرفع إلى غير الثبوت فيكون العدم الطاري فرداً من العدم بمعنى رفع الوجود و رفعه فرداً من العدم بمعنى مطلق الرفع المساوق لمفهوم كلمة النفي من غير ملاحظة خصوصية المضاف إليه و الإضافة محصّلة لحصّة العدم و مقوّمة لنوعيته: فيختلف العدمان باختلاف ما أضيفا إليه: و إمّا أن يقتصر الرفع على الإضافة إلى الثبوت فقط: فيصير رفع العدم الطاري عبارة عن رفع ثبوته؛ فيصير المتناقضان حقيقة ثبوت العدم الطاري و رفعه؛ فإنّ الرفع إنّما يكون نقيضاً لما أضيف هو إليه لا غير. فقد اندفع الشك على كلا التقديرين. ٩

[ ١٠٤] و قد يقال: الرفع الطاري مؤلَّف من مفهوم الرفع و مفهوم الطريان؛ فرفعه باعتبار

| ١٣. ش: ــرحمه الله. | ٢. ش: مرحمه الله. | ۱. س، ن: رحمه. |
|---------------------|-------------------|----------------|
| ع شيرحمه الله       | ه سره ن: رحمه.    | ۴. ن: و.       |

الجزء الأوَّل بالثبوت و باعتبار قيد الطريان برفعه؛ و لا تقة بجدواه؛ فإنَّ مفهوم نقيضه رفع الرفع الطارى. «منه سلّمه الله» ١

منهم من لم يجوّز إضافة الرفع إلى المهيّة في نفسها؛ فإن أضيف إليسها ظاهراً ارجمع الإضافة إلى ثبوت تلك المهيّة؛ و التحقيق يقتضي خلافه، كيف و فعلية المهيّة في تقرّر نفسها غير الوجود و يتعلّق بها الجعل البسيط على ما يأتي تحقيقه فسي الكـتاب؛ فـلِمَ لايصح إضافة الرفع إلى نفسها مع قطع النظر عن الوجود. «منه مدّ ظلّه» ٢

١٠٠٨] و قوله: «و إن أعيد النظر» إعادة للتشكيك بناءً على المذهب المختار من جواز إضافة الرفع إلى أيّ مفهومٍ كان. ٢

[۱۰۶] قوله: «و نقيضه و هو رفعه أيضاً "فرد من تلك الطبيعة » (بّما يقال: لتاكانت الإضافة إلي الملكة محصّلة لطبيعة الرفع و منوّعة لها و كان اختلاف ما أضيفت هي إليه بالنوع و منشأً لاختلاف أنواعها؛ فكان رفع رفع شيءٍ مّا مخالفاً بالحقيقة لرفع شيءٍ مّا فقطهاً؛ فيكون رفع رفع رفع "شيءٍ مّا أيضاً مخالفاً لرفع رفع شيءٍ مّا ضرورة اختلاف ما أضيفا إليه؛ فلم يكن النقيضان متّفقي المهيّة؛ لكنّه غير مُجدٍّد؛ إذ يلزم كونهما فردين من طبيعة الرفع المساوق للسلب المطلق و من طبيعة رفع الرفع أيضاً؛ و هل الكلام إلّا في جوزاه؟! فلا محيص إلّا بارتكاب ذلك كما يُنبى، عنه قوله: «أرتكب» و فيه إشارة إلى أنه يمكن تقرير المرام على وجهٍ ينحفظ فيه تكرّرُ التناقض من الجانبين على ما نبيّنه بعد في الحواشي لكن ارتكاب عدم التكرّر ممّا لا صادّ عنه؛ فَليُدرَك. «منه دام ظلّه» ^

[١٠٧] و قوله: «ارتكب» دفع له بما هو تحقيق المقام و ملخّصه أنّ التناقض قد يطلق على اختلاف قضيتين بالإيجاب و السلب بحيث يتمانعان صدقاً و كمذباً بالذات؛ و قديطلق على كون أحد المفهومين رفعاً للآخر و الآخر مرفوعاً به؛ و هو بالمعني الأخير

٨. س، ن: ـ سلَّمه اللَّه. ٣ ـ س: منه رحمه اللَّه؛ ن: ـ مدَّ ظلَّه، ٣. ن: ـ و فوله... مفهوم كان. ٣. س: ـ قوله و نقيضه و حو رفعه أيضاً.

<sup>9.</sup> س: بالتوع. ١٠. س: - رفع. ١٨. س، ن: منه رحمه الله.

لاينافي تشابه المتناقضين في المهيّة؛ فإنَّ التمانع الذاتي على هذا التقدير إنَّما ينشأ من الإضافة لاغير؛ فتفطّن. «منه سلّمه الله» ا

[١٠٨] قوله: «بمعنى رفعه» تفصيل المقام: ان التناقض أي تقابل السلب و الإيجاب قد يطلق على ما بين القضايا و يلزمه امتناع اجتماع المتناقضين أو ارتفاعهما صدقاً و كذباً بحسب أي نحو كان من أنحاء نفس الأمر و نقيض القضية مطلقاً على ذوق الحكمة الإشراقية إنّما هي قضية أخرى مفهومها سلب تلك القضية؛ و أمّا العكم بأنّ السوجبة نقيض السالبة فمن باب إقامة لازم النقيض مقامه كما جرى للمشائين أيضاً في تناقض الموجبات و في الحكم بكون تقيض الموجبة الكلّية سالبة جزئية ضرورة أنّ معلوم نقيضها سلبها أعمّ من أن يتحقّق بسلب جزئي أو كلّي و إن استلزم السلب الجزئي البتّة؛ و على الحكمة المشائية إنّما يصح ذلك إذا كانت القضية موجبة؛ و أمّا السالبة فنقيضها ما هي سلب له و نقيض الموجبة الكلّية سلبها سواء تحقّق كلّياً أو جزئياً؛ و نقيض السالبة الكلّية الإيجاب اللازم المسابها سواء تحقّق كلّياً أو جزئياً؛ و كذلك في الموجبة و السالبة الجرئيتين؛ و أمّا عدّ السالبة الجرئية أو موجبتها السالبة الكلّية أو موجبتها نقايض فصامحة إقامة للازم المساوي مقام ملزومه.

و قد يطلق على ما بين المفردات و هو ما بين المفهوم و رفعه في نفسه أو بحسب الانتساب إلى شيء إمّا بالحمل المواطاتي آ أو الحمل الاشتقاقي من تنافيهما بحسب نفس المفهوم وكون كلّ منهما أشدّ بُعداً عن الآخر من جميع ما سواه؛ فإنّ المفهوم إن اعتبر في نفسه و ضمّ إليه مفاد كلمة النفي حصل مفهوم آخر في غاية البُعد عنه لايتصوّر مثل ذلك لفيره من المفهومات يسمّى رفع المفهوم في نفسه.

و لا يعتبر في شيء منها صدق أو لا صدق على شيء أصلاً؛ فإذا حمل على شيء كان إثباته له تحصيلاً و إثباتاً رفعه له إيجاباً سالب المحمول و إنّما يتنافيان صدقاً على ذات

۲. س: یکون.

٨. س: منه رحمه اللَّه؛ ن: . و قوله... رحمه اللَّه.

٣. س: + أي على الوجه النصوّري لا على الوجه النصديقي. ٢. س: المواطأيّ.

واحدة من جهة واحدة في زمان واحد لاكذباً لجواز ارتفاعهما عند عدم الموضوع و إن اعتبر بحسب الحمل المواطاتي اعلى شيء و أضيف إليه مفاد حرف النفي حصل أيضاً ذلك المفهوم و هو نقيضه من جهة ذلك الحمل و إنّما يستحيل اجتماعهما باعتبار ذلك الحمل فقط: فلايكون شيء يحمل كلّ منهما عليه مواطاةً و كذلك ارتفاعهما بأن يوجد شيء لايحمل شيء منهما عليه مواطاةً فلو عدم الموضوع كذب حملهما عليه معاً.

و أمّا بحسب الحمل الاشتقاقي فلايمتنع اجتماعهما؛ فقد يتّصف الشيء بهما اشتقاقاً كالجسم المتحرّك؛ فإنّه يتّصف بالحركة و اللاحركة اشتقاقاً لاتّصافه بالشكل و غيره ممّا يحمل عليه اللاحركة مواطاةً؛ و كذلك يمتنع ارتفاعهما عن شيء من جهة الحمل الاشتقاقي بالنظر إلى نفس مفهوميهما و إن لم يتّفق خلوّ شيء عن الاتّصاف بهما جميعاً؛ فإنّ ذلك ليس من حيث اقتضاء نفس مفهوميهما.

و لا يستحيل أيضاً أن يحمل أحدهما على شيء مواطاة و الآخر على ذلك الشيء اشتقاقاً كالوجود يحمل على الفلك اشتقاقاً و نقيضه من طريق الحمل المواطاتي و هو اللاوجود يحمل عليه مواطاة و لا أن يحمل أحدهما على نفس مفهوم الآخر مواطاة كالمفهوم يحمل على نفس مفهوم اللاشيء إلى غير ذلك من الأمور العائدة أو اشتقاقاً كاللاحركة المتصف بها الحركة لاتصافها بالسرعة التي يحمل عليها اللاحركة و إن أعتبر باعتبار الحمل الاشتقاقي على شيء و أضيف إلى رفعه بالمعنى المصدري حصل المستناقضان من طريق الحمل الاشتقاقي؛ و إنسا يستنع المتماعهما في موضوع مطلقاً و ارتفاعهما عنه عند وجوده بذلك الحمل فقط؛ و أمّا اجتماعهما في موضوع مطلقاً و ارتفاعهما عنه عند وجوده بذلك الحمل فيقط؛ و أمّا بحسب الحمل المواطاتي فلا يمتنع خلو الموضوع الموجود عنهما كالوجود و العدم لا يحمل شيء منهما على الفلك مثلاً مواطاة؛ و أمّا حملهما معاً على موضوع بالمواطاة فممتنع على ما ذكره الشيخ في الشفاه و الحكيم الطوسي في أماس الاقتباس.

و لايستحيل أيضاً أن يحمل أحدهما على نفس الآخر اشتقاقاً أو على ما صدق عليه

١. س: المواطأيّ. ٢. س: المواطأيّ. ٣. س: المواطأيّ.

كالعدم المحمول اشتقاقاً على نفس الوجود و على أفراده.

ثمّ النقيضان بحسب كلّ من الحملين قد يعدمان في الخارج كالامتناع و اللامتناع أو رفعه و الإمكان و اللاإمكان أو رفعه؛ و قد يجتمعان في تصوّر العقل فـإنّ له أن يـعتبر النقيضين مقابل يتوقف تعقّل أحدهما على تعقّل الآخر. فإنّ تصوّر السلب فرع تـصوّر الإيجاب؛ و القضيتان المتناقضتان إنّـما يـتمانعان صـدقاً و كـذباً فـقط و لايسـتحيل ارتفاعهما في نفسهما باعتبار الوجود في الخارج أو عن شيء بحسب الحمل مواطاةً أو اشتقاقاً أصلاً.

و المفهوم التصديقي نقيضه مفهوم واحد تصديقي و المفهوم التصوّري بحسب أحد الحملين أيضاً نقيضه مفهوم واحد تصوّري؛ و التناقض في المفهومات التصوّرية أيضاً على المشهور من الحكمة المشّائية إنّما يكون إيجابي و سلبي؛ و على التحقيق وفاقاً لذوق الحكمة الإشراق إنّما يتحقّق بين المفهوم و رفعه؛ و أحد النقيضين يجب أن يكون إيجابياً أعمّ من أن يكون على الحقيقة أو بالمعني الإضافي بالنسبة إلى الآخر؛ أي يكون أحد النقيضين سلباً للآخر و لايكون الآخر سلباً له سواء كان مفهوماً إيجابياً أو سلباً لمفهوم آخر.

و أكثر ما فصلناه يستفاد من كلام الشيخ في الشغاه؛ و ما نقل بعض الحقيق انتصاراً لبعض المشهورين بالتحقيق من تصريح الشيخ بعدم شمول التناقض لما بين المفردات في قوله: الفرس و اللافرس ليس يتقابل التقابل الذي للنقيضين؛ إذ لا صدق هناك و لاكذب؛ فليس على ما زعم إلا في التناقض بالمعني المصطلع عليه في القضايا لا مطلقاً؛ و كأنه لم يتدبّر في حاشيتي قول الشيخ قبل و بعد؛ فلم يظفر بالمرام. على أنّ العقل يحكم بذلك النحو من التقابل في المفردات.

و خروجه عن الأقسام الأربعة يخرق ما انعقد عليه الاتّفاق من الحصر فيها.

و لا يسوغ إدخاله في غير ما بالسلب و الإيجاب و إطلاق لفظ التناقض عليه مما لا يليق البحث عن صحّته و عدمها بوظائف الحكمة. مع أنّ ذلك الإطلاق أيضاً قد تجاهو به رهط من أنمّة الصناعة؛ و لا بأس إن تلونا عليك عبارة الرئيس؛ ففي ذلك ضرب من

١. س: لذاق.

التأكيد لما ريم بالتأسيس. قال في قاطيغورياس الشفاه: «المتقابلان هما اللذان لا يجتمعان في موضوع واحد في زمان واحد معاً و كلّ شيئين لا يجتمعان على سبيل أنّ شيئاً واحداً لا يوصف بهما بالمواطأة بأن يكونا مقولين عليه بأنّ الشيء هو هذا و ذاك، كما يكون الشيء حيّاً و أبيض معاً أو على سبيل أنّ الشيء الواحد لا يوصف بهما بالاشتقاق أيضاً؛ و ذلك بأن يتمانعا من حيث الكون فيه أيضاً.

والقسم الأول يكون أحدهما في قوّة سالب الآخر كالفرس واللافرس؛ فلا يخلو إمّا أن ا يكون الاعتبار من حيث السالب منهما سالب فقط أو من حيث هناك زيادة معنى إيجابي يلزمه السالب كما إذا جعلنا المتقابلين أو الشيئين المذكورين الزوج و الفرد و جعلنا الفرد ليس كونه فرداً هو أنّه ليس بزوج فقط، بل إنّه أمر زائد على ذلك؛ فليكن الأوّل تقابل النفي و الإثبات إمّا بسيطاً كما هو فرس لما ليس بفرس أو مركّباً كقولك: «زيد فرس» «زييد ليس بفرس» و الأوّل لا صدق فيه و لاكذب؛ و الثاني فيه صدق و كذب؛ و يشتركان في أنّه ليس فيهما إشارة إلى وجود من خارج، بل اعتبار أحكام عقلية؛ فإنّه لو كان اللافرسية من حيث هي لا فرسية شيئاً له وجود بوجه لكان الماء في سلوب موجودة بالفعل لا نهاية لها؛ لأنّها ليست بحجارة و لا مثلّث و لا ثنائية و لا رباعية و لا هي من الأمور التي لاتتناهى و كأن يكون أنسب سلبية حاصلة فيه لا نهاية لها لا مرّة واحدة بل مراراً متضاعفة بلا نهاية و لا غاية؛ إذ كان لكلّ جملة تفرض سلب مستأنف، بل هذا شيء في اعتبار العقل و في القول.

و من خواص هذا القسم أنّه لايمتنع اجتماع ما يقع عليه من المتقابلين في موضوع واحد بأن يكونا فيه لا بأن يكونا عليه؛ و ذلك لأنّ الرائحة ليست طعماً و تقابل الطعم من حيث ليس طعماً و يجتمعان في موضوع على سبيل الوجود وكلّ ما لم يجتمع في موضوع على سبيل القول عليه و لاينعكس.

ثمّ إنّ المتقابلين اللذين أوردناهما يختلفان في أنّ تقابل الفرسية و اللافرسية لا صدق و لاكذب فيه و تقابل «إنّ زيداً فرس» لقولنا: «زيد ليس بفرسٍ» فيه صدق و كذب.

و أمّا القسم الآخر فمثل الحرارة و البرودة و الحركة و السكون و مثل أمور تسجري مجراها؛ فلنقل أوّلاً؛ إنّه لا شكّ أنّ الفرس و اللافرس يعدّان في المتقابلات و كذلك قولنا؛ «زيد ليس بفرس» و كذلك الزوج و الفرد يعدّان من المتقابلات و كذلك الحمى و البصر يعدّان من المتقابلات و كذلك الحركة و السكون يعدّان من المتقابلات و كذلك الحركة و البكوة و البنوة تعدّان من المتقابلات و كذلك الأبوّة و البنوّة تعدّان من المتقابلات و كذلك الأبوّة و البنوّة تعدّان من المتقابلات.

و الأشياء التي تعرض لها هذه الأحوال يحكم عليها بأنها تتقابل بسببها و صورة هذه الأشياء متخالفة بأنّ الفرس جوهر و يقابله اللافرس على قياس مقابلة الفرسية إن كانت عرضاً و ليسلّم ذلك اللافرسية، بل خُذ مكانها النفس و اللانفس أو شيئاً آخر مسمّا هـ و جوهر ليس مستنعّ الإسم من عرض.

و أمّا القضية فهي عرض، و الفرس و اللافرس ليس يتقابل التقابل الذي للنقيضين؛ إذ لا صدق هناك و لاكذب و لايتقابل على سبيل الإضافة و لا على سبيل التضادّ؛ إذكان تقابل التضادّ ماكان فيه جوازُ تعاقبٍ على موضوع واحد بشرائط ذكرت.

و أمّا الزوج و الفرد فليس لهما موضوع واحد يـتعاقبان عـليه، بـل جـنس واحـد لموضوعين لهما لايفارقانه.

و أمّا العمى و البصر فيشارك السكون والحركة؛ فإنّ العمى ليس معنى مقابلاً للبصر، بل هو عدمه و كذلك السكون للحركة لكن السكون يعاقب الحركة على موضوع واحد و أمّا العمى فلا يعاقبه البصر.

و أمّا المتضايفان فليس يجب فيهما التعاقب على موضوع أو اشتراكهما في موضوع حتّى يكون الموضوع الذي هو علّة لأمرٍ مّا يلزمه لا محالة إمكان أن يصير فيه معلولاً أو يكون هناك موضوع مشترك و إن كانت العلّية و المعلولية من المضاف. فأوّل ما ينبغي أن يطلب أنّه هل يمكننا أن نجد لهذه كلّها معنى جامعاً و لو على سبيل التشكيك و التقديم و التأخير إن لم يكن على سبيل التواطئ البحت أو لانجد لها معنى جامعاً؟ لكن التقابل مقول عليها؛ فيشبه أن يكون التقابل الأوّل نظير ما للفرس و اللافرس الذي يمنع اجتماع طرفيه قولاً على موضوع و إن لم يمنع ذلك وجوداً في موضوع؛ فإنّه لا يكون شيء واحد فيه رائحة و ما لبس برائحة. لا يكون شيء واحد فيه رائحة و ما لبس برائحة. و لست أقول: إنّه يجتمع في شيء أن يكون فيه رائحة و لبس فيه رائحة، فإنّ هذين لا بحتمعان،»

ثمّ قال بعد الحكم بأنّ تقابل هو رائحة و لا رائحة من القسم الأوّل الذي على سبيل الحمل على: «و تقابل «إنّ فيه رائحة» و «ليس فيه رائحة» من القسم الأوّل الذي على سبيل الحمل في و لذلك يحمل على التفّاحة أنّ فيها رائحة فيقال: «التفّاحة فيها رائحة» و لا تحمل الرائحة على التفّاحة حتى يقال: «إنّ التفّاحة رائحة» فلذلك هي موجودة في لا محمولة على:

فجميع الأشياء المتباينة الطبايع تكون متقابلة من حيث إنّ كلّ واحد منها ليس هو الآخر و هذا هو تقابل أوّل. ثمّ نقل التقابل عن اعتبار الحمل على موضوع إلى اعستبار الوجود في موضوع؛ فجعلت حال الأمور التي تشترك في عامّ أو خاصّ تكون موجودة فيه بالقوّة و معاً و لا يجتمعان بالفعل معاً تقابلاً؛ فبعضه يختصّ بالقول من حيث هو حكم كالإيجاب و السلب اللذين موضوعهما الموضوعات و المحمولات تستعاقب فيه و لا يجتمع معاً و هذا بحكم القول و ليس في الوجود حمل و لا وضع و بعضه يكون من خارس» اهذا كلامه بألفاظه.

ثمّ ساق القول إلى أن قسّم هذا المعنى إلى الأربعة على اصطلاح قاطيغورياس؛ و فيه تصريح بأنّ في تقابل الإيجاب و السلب إطلاقاً على معنيين بحسب اصطلاحين ٢. بل في

<sup>1.</sup> الشفاه، (المنطق)، ج ١، الفنّ الثاني، المقالة السابعة، الفصل الأوّل، صص ٢٣٢ ـ ٢٤١.

٢. س: أي اصطلاح منقول عنه و اصطلاح منقول إليه و اختلاف هذين الاصطلاحين مشترك بين قاطبغورياس و

أقسام التقابل، بل مطلقاً لكن اختلاف المعنيين في تلك الأقسام إنّما هو بحسب اختلاف اصطلاحَى قاطيغورياس و الإلهيات لا اصطلاحَى حمل على و وجود فسي. فـإنّ ذلك مختصّ بتقابل السلب و الإيجاب.

و أنّ المراد في قوله: «القرس و اللافرس ليس يتقابل» التقابل الذي للنقيضين إنّ ما التقيضان اللذان يلزمهما امتناع الاجتماع و الارتفاع صدقاً وكذباً لاغير و انّ ما قسم إلى الأقسام الأربعة إنّما هو المعنى المنقول إليه؛ أعني ما باعتبار الوجود في موضوع لا ما يكون باعتبار امتناع الاجتماع في موضوع واحد مطلقاً أي بحسب الحمل على و الوجود في جميعاً على ما توهّمه صدر المدقتين و كأنّه أوهمته ذلك لفظة الشيخ أيضاً في قوله: «و في جميعاً على ما توهّمه صدر المدقتين و كأنّه أوهمته ذلك لفظة الشيخ أيضاً في توله: «او أو على سبيل أنّ الشيء الواحد لا يوصف بهما اشتقاقاً أيضاً» فلم يتنبّه بصريح قوله: «و لاينعكس» و قوله: «ثمّ تقل التقابل عن اعتبار الحمل على موضوع» إلى آخر ما ذكر و لم يتغطّن أنّ «أيضاً» يتعلّق بقوله «على سبيل» على معنى أنّ امتناع الاجتماع يكون على هذا السبيل أيضاً كما يكون على سبيل الحمل المواطاتي لا بقوله: «اشتقاقاً» على معنى أنّ امتناع الاجتماع المعتبر في المتقابلين يجب أن يكون بحسب الحملين كليهما حتّى يناقضه ما ذكر بعده على أن يمكن تعليق «أيضاً» بالاتصاف الاشتقاقي على أن يقصد به الإشارة إلى أنّ المتقابلين باعتبار امتناع الاجتماع في موضوع بالحمل الاشتقاقي لا يحملان على ذلك الموضوع مواطاة كما أسلفناه آنفاً.

قال الحكيم المحقّق الطوسي \_أعلى الله درجته \_ في أساس الاقتباس بـلفة الفُـرس: ومعلوم است كه امتناع اجتماع متقابلان به سلب و ايجاب در موضوعى تواند بود كه آن دو متقابل بر او مقول فرض كنند به طريق مواطات و هو هو؛ و امتناع اجـتماع متقابلان به تضايف و تضادً و ملكه و عدم در موضوعى كه متقابلان در او موجود

الإلهبات و أمَّا في ساير أقسام التقابل فاختلاف المعنبين إنَّما هو بحسب اختلاف اصطلاحَى قاطبغورباس و ١. س: المواطأيّ.

فرض كنند و مقول نباشد بر او الآبه طريق اشتقاق و ذو هو. چه متقابلان به سلب و ایجاب در یک موضوع به وجه دوّم موجود توانند بود، مانند جسم متحرّك آسود که حرکت و لا حرکت در وی موجود باشد. چه سواد لا حرکت بود و چون سواد در او موجود است، لا حرکت موجود بوده باشد. چه مقول بر موجود در موضوع موجود بود در موضوع بر سبیل بود در موضوع، چنانکه گفته آمد. پس چیزهایی که وجود ایشان در موضوع بر سبیل اجتماع جایز نبود و آنچه قول ایشان جایز بود، وجود ایشان جایز بود،

ثمّ قد ذكر في موضع آخر من الشناه أيضاً أنّ المتقابلين بالإيجاب و السلب إن لم يحتملا الصدق فبسيط كالفرسية و اللافرسية و إلاّ فمركّب كقولنا: «زيد فرس» «زيد ليس بفرس» فإنّ إطلاق هذين المعنيين على موضوع واحد في زمان واحد محال و أنّ من التقابل بالإيجاب و السلب؛ و معنى الإيجاب وجود أيّ معنى كان سواء كان باعتبار وجوده في نفسه أو وجوده لغيره؛ و معنى السلب سلب أيّ معنى كان سواء كان لا وجوداً في نفسه أو لا وجوداً لغيره. صرّح في سابعة إلهيات الشفاء بأنّ القنية و العدم من أقسام التقابل يدخل بوجم تحت التناقض. فظاهر أنّ تقابل العدم و القية أعمّ ممّا بين المفردات و ما بين القضايا؛ و أراد بذلك الوجه كون العدم مجرّد السلب من غير اعتبار أمر زائد إيجابي كالاستعداد؛ إذ لو أخذ مع القيد كان مقابلته للقنية مقابلة العدم و الملكة.

و قال الشيخ الحكيم صاحب الأنوار و إلانراقات في إلهي كتاب الطويحات عند عد أقسام التقابل: «الأول تقابل الإيجاب و السلب لا في القضية وحدها، بل في مثل قولك: فرس و لا فرس» أو أمّا قول شارحه: أنّ تقابل الإيجاب و السلب في القضية هو تقابل التناقض و أمّا فرس و لا فرس فليسا نقيضين و تقابل الإيجاب و السلب يعمّهما و لايختص بأحدهما و هو الفائدة من واو العطف في «و مثل قولك»: فلعلّ المراد به ما ذكر في تقرير مرا الشيخ الرئيس لا نفي إطلاق النقيضين عليهما مطلقاً و لكون تقابل الإيجاب و السلب

١. اساس الاقداس، ص ٥٢. ٢. مجموعة مصنّفات شيخ اشراق، ج ١ (التلويحات)، ص ٢٧.

هو مطلق التناقض سواء اعتبر بسيطاً بلاصدق و لاكذب فيه أو مركّباً فيه صدق و كذب.

قال الحكيم المحقّق الطوسي \_ قدّس سرّه القدّوسي \_ في تجريد السنطن: «أوّلها الإيجاب و السلب كقولنا: فرس و لا فرس أو زيد كاتب زيد ليس بكاتب» ا بلفظ أو دون الواو؛ و قال في أسلس الاقتاس على لغة الفرس: «اوّل تفابل ايجاب و سلب بود. پس اگر قابل صدق و كذب نبود، بسيط بود و الا مركّب بود.» ٢

و لقد أكثرنا من القول مع تكثير النقول و إن كانت زُبُر قوم من المتأخّرين أولى البراعة منهم في الصناعة مشحونة بالاعتذار عن تخصيص البحث عن التناقض بما بين القضايا مع أنّ التناقض كما يكون بينها يكون بين المفردات أيضاً و مباحث الفنون المنطقية و المحكمية يجب أن يكون عامّة منطبقة على جميع الجزئيات بأنّه لم يتملّق لهم غيرضٌ يعتدّبه بالبحث عن تناقض المفردات، بل جُلّ الفرض عندهم إنّما يتملّق بتناقض القضايا حيث يتوقّف عليه قياس الخلف الذي به تثبت المطالب في العلوم الحقيقية و أحكامهم في المكوس و إنتاج الأقيسة؛ فلذلك لم يبحثوا إلاّ عنه لما فيه من إيطال ما توهم أنّ ذلك لم يجر في ما اصطلح عليه عند أنثة الحكمة و الكلام مع ما تضمّن من جليل الخطب في تحقيق دقائق المقام إزاحة لغواشيء الظنون و الأوهام " و إلاحة لبروق في غياهب غوامض الاحكام و إنارة لنجوم في مسالك مداحض الاقدام تهتدي بها في ظلمات

[ ١٠٩] قوله: «و من هيهنا يتأسس» كانّه بما اختار في تحقيق النقيض سلك مسلك الإشراقيين في التناقض حيث ذهبوا إلى أنّ نقيض كلّ قضية هو سلب حكمها إيجابياً كان أو سلبياً؛ لأنّ نقيض كلّ شيء رفعه و رفع القضية إيراد السلب عليها لا غير. فليست القضية نقيضاً لنقيضها؛ لانّها ليست رفعه، بل نقيض النقيض ما هو رفعه و ليس بين القضية و نقيضها اختلاف في شيء من الجهة و الكمّية أصلاً؛ فإنّه يسلب في السالبة ما أوجب في

١. المجوهر النفيد، ص ٣٢. ٢. اساس الاقتباس، ص ٥٨ ٣. س: الاوها.

٤. نَ: ـ قوله: بمعنى رفعه... منه رحمه الله.

الموجبة بعينه: فيكون ما غير فيه الجهة و الكمية لازم النقيض لا هو و إنهم عرّفوا التناقض باختلاف قضيتين بالإيجاب و السلب لا غير و أرادوا بالإيجاب الإيجاب الإبضافي بالنسبة إلى السلب لا الإيجاب الحقيقي؛ فإنّه إنّما يجب أن يكون أحد القضيتين سلباً للأخرى و لايكون الأخرى سلباً للأولى سواء كانت في نفسها إيجاباً أو سلباً لحكم آخر؛ و بقولهم لا غير اعتبار الوحدات المشهورة و عدم تغيير الجهة و الكمية؛ فإنّ السلب وارد على الحكم الإيجابي بحسبهما. فليست الجهة و الكميّة إلاّ بحسب النسبة الإيجابية؛ و ما يعدّون المشاؤون نقايض هم يجعلونها لوازم النقايض لا هي؛ و لهم في تعيين النقيض و لازمه بحسب اختلاف أنواع القضايا كلام فصّلناه في تعاليقنا.

و قال بعض المشهورين بالتحقيق منتهجاً منهج المشّائين: إنّ المتناقضين هما المفهومان المتنافيان لذاتيهما و التنافي إمّا في التحقيق و الانتفاء كما في القضايا - و إمّا في المفهوم بأنّه إذا قيس أحدهما إلى الآخر كان أشدّ بُعداً ممّا سواه: فيوجد في التصوّرات أيضاً كمفهومي الفرس و اللافرس؛ و بهذا المعنى قيل: «رفع كلّ شيء نقيضه» سواء كان رفعه في نفسه أو رفعه عن شيء.

و التحقيق الذي يقتضيه الفحص البالغ هو أنّ التناقض يطلق على معنيين: أحدهما تمانع المفهومين المتنافيين جميعاً؛ و بهذا المعنى يتحقّق بين السلب و الإيجاب و يفسّر باختلاف قضيتين بالإيجاب و السلب بحيث يستلزم صدق كلّ منهما أو كذبه كذب الآخر أو صدقه بالذات و يتكرّر من الجانبين و الآخر تنافي المفهومين بالذات من حيث إضافة أحدهما إلى الآخر لا من جهة أصل الذات مع قطع النظر عن خصوصية الإضافة و بهذا المعنى لا يتحقّق إلا بين الشيء و رفعه و لا يأبى أن يتشابه النقيضان باعتبار أصل الحقيقة مع قطع النظر عن الإضافة كالرفع و رفع الرفع.

ثمّ إنّ هذا التناقض لايتكرّر من الجانبين بمعنى أن يكون كلّ منهما رفعاً لصاحبه، بل

۱. س: نقیضه.

المتكرّر هو المفهوم الأعمّ من كون الشيء رفعاً لشيءٍ أو مرفوعاً به. فينبغي أن يفسّر به لئلًا يفوت مقتضى باب التفاعل لكن الحقائق لا ينبغي <sup>7 أ</sup>ن تقتنص من الإطلاقات العرفية أو اللغوية. «منه رحمه اللّه» <sup>٣</sup>

[۱۹۰] قوله: «و إنّه لا يتحقق بين أكثر من مفهومين» فإنّه قدأورد على ذلك أنّ العدم نقيض الوجود؛ لأنّه رفعه و رفع كلّ شيء نقيضه؛ فيكون الوجود نقيضاً للعدم؛ لأنّ كون أحد المفهومين نقيضاً لآخر يستلزم كون الآخر نقيضاً له. ثمّ إنّ عدم العدم أيضاً نقيض العدم؛ لأنّه رفعه. فقد ثبت له نقيضان أ: الوجود و عدم العدم؛ و ليس الثاني هو الأوّل كما توهّم؛ لأنّ تصوّر الثاني موقوف على تصوّر العدم بخلاف الأوّل كما حققنا؛ ظهر اندفاعه؛ لاثمّ إذا أخذ النفهومين نقيضاً لآخر يستلزم» إلى آخره؛ و إن أخذ بعمني منافي الشيء من حيث أصل الحقيقة لا بالإضافة على أن يكون صدق كلّ منهما مستلزماً لكذب الآخر بالذات و بالعكس كذلك؛ فلا يصح قوله: «ثمّ إنّ عدم العدم أيضاً تقيض له» فإنّ العدم و عدم العدم لا يتباعدان بحسب أصل الحقيقة مع قطع النظر عن الإضافة بل يتشابها. فاللازم ليس إلّا تكثّر النقيض بمعنيين؛ ولا العده فه.

أمّا ما ذكره بعض أهل التحقيق في وجه التفصّي من «أنّ العدم إذا كان بمعنى سلب الوجود حتّى يكون في قوّة السالبة السالبة المحمول و هي ليست نقيضاً للسالبة، بل نقيضه بهذا الاعتبار هو الوجود الذي في قوّة المحمول و هي ليست نقيضاً للسالبة، بل نقيضه بهذا الاعتبار هو الوجود الذي في قوّة الموجبة السالبة المحمول دون المحمول فنقيضه بهذا الاعتبار عدم العدم الذي هو في قوّة السالبة السالبة المحمول دون الوجود الذي هو في قوّة السالبة المحمول دون عدم العدم نقيضاً لله لأنّه في قوّة السالبة المحمول عدم العدم نقيضاً له لأنّه في قوّه السالبة السالبة المحمول» فاسد؛ لأنّه على ما فرضه في

۸ س: فيتبقي. ۲ ن: ـ قوله و من هيهنا... منه رحمه الله.

۲ س: نقیضاان.

رفع القضية السالبة كقولك: «ليس ليس الإنسان بحيوانٍ» إذ فُـرض الوجـود فــي قــوّة الموجبة و حُكم بأنّ العدم نقيضه؛ فيكون في قوّة السالبة و إذا كان العدم في قوّة السالبة كان رفعه في قوّة رفع السالبة لا في قوّة رفع الموجبة السالبة المحمول، كما لا يخفئ.

على أنّ السائل لو وضع موضع العدم رفعَ الوجود و قال: «إنّ له نقيضين: الوجود و رفع رفعه» لا يتمشّى ما أجيب به.

و أيضاً إذا أجرى الدليل في القضايا بأن يقال: «السالبة نقيض الموجبة؛ لأنّها رفعها و رفع كلّ شيء نقيضه ؛ فيكون الموجبة نقيضاً للسالبة بعين ما ذكر هناك. ثمّ سلب السالبة أيضاً نقيضها؛ لأنّه رفعها» إلى آخر ما ذكر ؛ لم يندفع بذلك الجواب.

و ما يقوله ذلك المحقق «أنَّ اعتبار القضية التي هي سالبة السالبة أي مفادها رفع السالبة» غير مستقيم؛ لأنه لايمكن إيراد السلب الرابطي على السلب الرابطي الذي هو معنى القضية السالبة ما لم يعتبر لها تحققُ في نفس الأمر دعوى بلا بيّنة بل ربّما تقام البيّنة على فسادها؛ فإنّه يمكن إضافة السلب إلى كلّ مهيّة في نفسها مع إهمال ملاحظه ثبوتها؛ وقد وافقنا على ذلك هذا المحقق أيضاً.

و في المقام شلوك تزال بأنظار طوينا عن ذكرها كشح المقال لضيق المجال؛ فتدبّر. «منه رحمه الله» \

[ ۱۹۱۱] ربّما يقال: إن أريد برفع الشيء الذي يحكم بأنّه نقيضه الرفع بالمعنى المصدري أي عدمه - بطلت الأحكام التي ذكرت في النسب بين النقايض؛ فقد ذكر أنّ تقيضى المتباينين متباينان تبايناً جزئياً لا كلّياً؛ لائّه قد يكون بين نقيضى المتباينين عموم من وجه؛ إذ بين نقيض الأعمّ و عين الأخصّ كاللاحيوان و الإنسان تباين كلّي مع أنّ بين نقيضيهما و هما الحيوان و اللانسان عموماً من وجه لصدقهما على الفرس مثلاً؛ و لو كان معنى اللاإنسان عدم الإنسان كان بين الحيوان و بينه مباينة كلّية؛ إذ عدم الإنسان بالمعنى

٨. ن: . قوله و إنّه لايتحقّق... رحمه اللّه.

المصدري لا يصدق على شيء من الحيوان أصلاً و لا تصدق على عدم الحيوان أيضاً ضرورة أنّ رفع أحد المفهومين مباين لرفع الآخر. فلا يصحّ كون نقيض الأعمّ أخصّ و كذا لا يصدق على ذلك التقدير نقيض الأخصّ على عين الأعمّ كاللا إنسان على بعض الحيوان و لا العكس، بل يكون إذ ذاك بين جميع النقايض حتّى نقيضي المتساويين تباين كلّى؛ فإنّه لا يصدق رفعا مفهومين على مفهوم واحد قطعاً. فينسدّ باب عكس النقيض أيضاً.

و إن أريد به ما يستفاد من كلمة «لا» حتّى يكون النقيض كاللاوجود و اللاإنسان مثلاً لم يكن بين المفهوم و رفعه المصدري كالوجود و العدم تناقض. فلم يمتنع خــلوّ شــي. عنهما في نفس الأمر بالنظر إلى نفس مفهوميهما الحكم ببطلانه غريزي لفطرة العقل.

و إن أريد أحد المعنيين لا بعينه تحقّق التناقض بين أكثر من مـفهومين كـالوجود و اللاوجود و العدم: فإنّ اللاوجود غير العدم لكونه أعمّ منه لصدقه على ذات زيد مثلاً دون العدم.

و التحقيق: أنّ المراد ما يعمّ المعنى المصدري و المستفاد من كلمة «لا» أو «ليس»؛ لستُ أعني بذلك معنى المغاير \_أي مفاد لفظ «غير» \_حتى يكون معنى «زيد لا قائم» زيد مغاير القائم؛ فيصير «لا» إسماً لا أداةً على ما يتوهّم و يسرد بما أورده بمعض المشهورين بالتحقيق في حاشية المطالع، بل أعني به ما يقصد من السلب في محمول الموجبة السالبة المحمول لا المعدولة المحمول؛ أي ما سلب عنه المفهوم على ملاحظة التفصيل في السلب؛ و تعدّد النقيض لمفهوم واحد إنّما يلزم بحسب حملى المواطاة و الاستقاق: و ذلك لا يستلزم التناقض بين أكثر من مفهومين؛ فإنّ المفهوم باعتبار الحمل المواطاتي على ذلك الشيء. فالوجود مثلاً المواطاتي على ذلك الشيء. فالوجود مثلاً المواطاتي الحمل المواطاتي على ذلك الشيء. فالوجود مثلاً إذا اعتبر من حيث الحمل المواطاتي على ذلك الشيء. فالوجود مثلاً

١. س: المواطأيّ. ٢. س: المواطأيّ.

مفاد كلمة النفي \_أي اللاوجود \_ و إنّما يمتنع خلوّ شيء عنهما أو اجتماعهما فيه بهذا الحمل فقط لا بالحمل الاشتقاقي بالنسبة إليهما جميعاً أو بأن يحمل أحدهما عليه مواطاة و الآخر اشتقاقاً؛ و إذا اعتبر من حيث الحمل الاشتقاقي على شيء كان نقيضه بهذا الاعتبار رفعه \_أعني العدم \_ و إنّما يمتنع اجتماعهما في شيء أو ارتفاعهما عنه بذلك الحمل لا غير؛ و أمّا توهم أنّه يلزم حينئذ جواز ارتفاع النقيضين في نفس الأمر لعدم الموضوع؛ إذ المعدوم لإ يصدق حمل شيء عليه بحسب ظرف عدمه أصلاً لا مواطاة و لا الدعاة المعدوم الدعاة المعدوم الموسوعة الموسوعة المعدوم الموسوعة الموسوعة الموسوعة المعدوم الموسوعة الموسوعة

فقد أزيح باشتراك التناقض بين معنيين:

أحدهما: ما يلزمه امتناع المتناقضين و ارتفاعهما في نفس الأمر مطلقاً سواء تحقّق الموضوع أو لا؛ و ذلك إنّما يكون في العقود و القضايا.

و ثانيهما: ما يكون بحسب غاية تنافي المفهومين و تباعدهما بالذات؛ و ذلك في المفردات؛ و هذك في المفردات؛ و هذك في حقيقة المتناقضين و إضافة أحدهما إلى الآخر أو باعتبار التنافي بحسب الذات من حيث خصوصية الإضافة. فاحتفظ تستيقظ و اعتزم تستقيم «منه رحمه الله» \

[١١٢] هو صدر المدقّقين.٢

[117] من ذهب إلى أنَّ المعلوم بالذات إنَّما هو الصورة الذهنية و الأمر الخارجي إنَّما يعلم بالعرض من حيث اتّحادها معها في المهيّة اختار أنَّ الألفاظ لاتوضع إلاّ للصور الذهنية؛ و إليه ذهب الشيخان أبونصر و أبوعليّ و من زعم أنَّ المعلوم بالذات هو الأمر الخارجي و الصورة الذهنية معلومة بالعرض ظنّ أنَّ وضع الأَلفاظ إنَّما يكون بازاء الحقائق الخارجية و مشئ إليه قوم من المتأخّرين.

و ربِّما يقال: من يقول بوضعها للصور الذهنية ليس يعني أنَّها موضوعة لتلك الصور من

١. ن: - ربِّما بقال... رحمه الله. ٢٠ ش: - قوله بمعنى رفعه تفصيل المقام... المدقَّقين.

حيث محفوفيتها بالعوارض الذهنية أو من حيث خصوص وجودها في الذهن؛ أي باعتبار كون الصورة الذهنية علماً؛ و من يزعم أنَّها موضوعة للحقائق الخارجية ليس يعني بها الحقائق الموجودة في الأعيان، بل الصور الذهنية لا من جهة المحفوفية بالعوارض الذهنية و من حيث كونها مطابقةً للحقائق الخارجية؛ أي باعتبار كون الصورة الذهنية هي المعلوم؛ فيعود النزاع بين الفريقين لفظياً وأياً مّاكان من مسلكَى التحقيق؛ أي سواء أُختير المذهب الأوّل كما هو طريقة السيّد السارد للحديث أو صير إلى مسلك التوفيق بين المذهبين؛ فلايصحُ الحكم باختلاف المستى و المفهوم الذي هو المموضوع له ذاتاً بــل اعتباراً فقط.

و أمّا ما يقال: «إنّه ربّما يفرق بين الألفاظ بأنّ وضع بعضها بإزاء الصور و وضع بعضها بإزاء الأعيان» فالظاهر أنّه ممّا لم يقل به أحد.

و بالجملة: لم نطَّلع عليه في أقوالهم، كيف و القائلون بالوضع بإزاء الصور يستدلُّون بما يعمّ جميع الألفاظ و المعاني كما لا يستر عن أنظار المتدرّبين؟! «منه سُلّمه اللّه» ١

[١١٤] و لو لم يهملهما لعرف أنَّ المعتبر في اتَّحاد المسمّىٰ و المفهوم هو صحَّة حمل أحدهما على الآخر بالحمل الأوّلي دون المتعارف المعبّر عنه في الكتاب بالعرضي. «منه رحمه الله»٢

[110] فلا يصحّ سلب اللامفهوم عن نفس مفهومه المرتسم في الذهن قطعاً بناءً على ما هو التحقيق من أنَّ الأشياء إنَّما تدرك بأنفسها، بل يحمل عليه الحمل الأوَّلي و إن لم يصحّ ذلك بالحمل المتعارف.

و بوجهٍ آخر: من البيّن أنّ سلب الشيء عن نفسه يمتنع كلّياً مع أنّ بعض المفهومات كمفهوم الجزئي و اللا مفهوم و عدم العدم و أشباهها" لاتحمل عــلي أنــفسها بــالحمل ً المتعارف؛ فلا بدّ من اعتبار الحمل الأوّلي <sup>٥</sup>لتنحفظ تلك الكلّية؛ و حينئذٍ يبطل ما استدلّ

١. س: منه رحمه اللَّه؛ ت: رمن ذهب... رحمه اللَّه. ٢. ش: ـ رحمه اثلّه. ٣. س: اشياهها. ٢. سوره ن: الحمل.

۵ ن: اعتبار الحملي.

به على اختلاف المسمّئ و المفهوم جزئياً. «منه سلّمه اللّه»

[۱۱۶] حمل شيء على شيء:

[الف.] إمّا أن يعنى به أنّ المحمول هو نفس الموضوع على أن يستكرّر إدراك شسيء واحد المتكرّر الالتفات إليه من دون أن يكون هناك تكثّر في المدرك و المتلفت إليه أصلاً و لو بالاعتبار و يسمّئ حمل الشيء على نفسه و بديهة الفطرة السليمة تشهد ببطلانه و إن جوّزه بعض أهل التدقيق و كيف يجتمع التفاتان من نفس واحدة إلى أمر واحد ذاتاً و اعتباراً في زمان واحد؟! حققنا ذلك في حائبتنا على شرح المختصر و حائبته بما لا مزيد عليه."

[ب.] و إمّا أن يعنى به أنّ المحمول هو بعينه نفس الموضوع بعد ملاحظة التفاير الاعتباري؛ أي هو بعينه عنوان حقيقته لا أن يقتصر على مجرّد الاتّحاد ً في الوجود؛ و يستى الحمل الأوّلي الذاتي لكونه حملاً أوّليَّ الصدق أو الكذب غير معنيّ به إلّا أنّ هذا المفهوم هو نفس ذاته و عنوان حقيقته.

[ج. ] و إمّا أن يعنّي به مجرّد اتّحاد المحمول و الموضوع ذاتاً و وجوداً: و يرجع إلى كون الموضوع من أفراد المحمول: و يستى الحمل المتعارف لكونه شايعاً متعارفاً.

و ينقسم بحسب كون المحمول ذاتياً للموضوع أو عرضياً له إلى الحمل بالذات و الحمل بالعرض. .

ثمّ إنّ في الحمل المتعارف قد يكون الموضوع فرداً حقيقياً للمحمول و هو ما يكون أخصّ منه بحسب الصدق كالإنسان بالنسبة إلى الحيوان؛ و قد يكون فرداً اعتبارياً له و هو ما يكون أخصّيته منه بحسب نحو الاعتبار كمفهوم الموجود المطلق بالنسبة إلى نفسه و كذلك الممكن العامّ و المفهوم و الكلّي و أمثالها فتلطّف سرّك كي تفقه ع. «منه رحمه اللّه» \ [117] المراد بوحدة الحمل وحدة النسبة باعتبار نحو العمل. «منه رحمه اللّه» \

۱. س، ن: رحمه ۲۰ ش: رواحد، ۲۰ س، ن: رحمّه.

۴. س: الاعتبار. ء

۵ س: حقَّقنا ذلك في حاشبتنا على شوح المحتصر و حاشيته بما لا مزبد عليه.

ع. ن: فتلطَّف في سرَّكُ تَفقه. ﴿ ٧. ش: ـ رحمه اللَّهِ. ﴿ ٨. ش: ـ رحمه اللَّهِ.

[11٨] هو الفاضل المحقّق، جلال الملّة و الدين، محمّد الدواني.

[114.] يقال: «تكلّفتُ الشيء» أي تجشّمتَه على مشقّة و على خلاف عادتك؛ كذا في نهامة أبن الأثير. «منه رحمه الله» ٢

[ ١٢٠] النجاة، (الإلهيات)، ص ٢٤٥.

[ ١٢١. ] انظر: الماحثات، صص ١٥٧ - ١٥٥.

[١٣٢] و قال أيضاً في كتاب التعليقات: «الباري تعالى يعقل ذاته؛ لأنَّ وجود ذاته له "و كلِّ ذاتٍ يعقل ذاتاً فتلك الذات حاصلة لها في ذاتها. فالحاصل في ذاته هو ذاته لا غيرها وليس هناك إثنينية؛ فإنّ حقيقة الشيء تكون مرّةً واحدةً لاتحصل مرّتين؛ وليس قولنا: «إنّ ذاته موجودة له» و قولنا: «إنّ ذاته معقولة له» ينجعل الذات إثنين. فبإنّ حـقيقته لايعرض "لها مرّة "هشيء» و مرّة "ليس ذلك الشيء» و هي حقيقة واحدة دائماً؛ وليس لها لكونها معقولة زيادة على شرط كونها موجودة، بل زيادة شرط على الوجود مطلقاً و هو أنَّ وجود ذاته التي هي به معقولة حاصل له في ذاته لا لغيره» انتهيَّ. ً

ثمّ قال: «إذا قلت: «إنّي أعقل الشيء» فالمعنى أنّ أثراً منه موجود في ذاتي. فيكون لذلك الأثر وجود و لذاتي وجود. فلو كان وجود ذلك الأثر لا في غيره، بل فيه لكان أيضاً يدرك ذاته كما أنَّه لمَّا كان وجوده لغيره أدركه الغير؛ فالأوَّل لمَّا كان وجوده لذاته على الوجه الذي قلنا كان مدركاً لذاته؛ فلا تظنَّ أنَّه إذا قلنا: «إنَّ كلِّ صورة معقولة فـوجودها لذات ذلك المعقول» يتكرّر الوجودان و الذاتان» ٥ نجزت عبارته؛ فتبصّر. «منه رحمه اللَّه عي

[ ١٢٣] التعلمقات، ص ٧٨.

٢. ش: . رحمه الله. ١. النهاية، ج ١٤ ص ١٩٤. ۳. ن: . له.

۴. س، ن: لايفرض.

۵ المعلقات، ص ۷۸. توجد هذه العبارات مع تفاوتٍ مّا في المباحثات، صص ١٥٠ ـ ١٥٠.

ع ش: ـ رحمه الله.

[١٢٤] البقرة / ٢١٣.

[١٣٥] اللَّخْظ هو النظر بشِق العَين الذي يلي الصُّدغ، كذا في النهاية ! «منه رحمه الله» [١٣٤] إفإنها باعتبار كونها خصوص تلك الملاحظة ظرف التعرية و باعتبار كونها وجود الطبيعة بشرط شيء في نفس الأمر لا بتعمّل العقل مع قطع النظر عن خصوصية ذلك الاعتبار ظرف الخلط؛ فتلطّف في سرّك و دبِّر أمرَ رويّتك. «منه رحمه الله» "

[٣٠٠] «الهوشة ١٦» الفتنة و الهيج و الاضطراب؛ يقال: «قد هوّش القومُ» و كلّ شيءٍ خلطته «فقد هوّشتَه» و «الهُواش» ـ بالضمّ ـ ما جمع من مال حلال و حرام؛ كــذا فــي الصحاح و النهابة. ١٢ «منه رحمه الله» ١٣

[ ٣٦١] ملخّص القول انّه إن أريد بالوجود بالقوّة ما يجامع العدم الصرف بالفعل فمن البيّن أنّ موضوع الربط الإيجابي بالفعل يمتنع أن يكون معدوماً صرفاً؛ و إن أريد به ما ينافي الوجود المتمايز للجزء و الكلّ بالفعل فذلك خارج عمّا أريد إثباته؛ إذ المدّعى ليس إلاّ موجودية أجزاء المتّصل الواحد بعين وجود ذلك المتّصل لا تمايز المتّصل و أجزائه في الوجود. «منه سلّمه ١٢ اللّه»

[١٣٢] «اللَّحاظ» بالفتح مؤخر العين و «اللَّحاظ» بالكسر مصدر «لاحظتُه» إذا

٨. اللهاية، ج. ٢. ص ٢٧٠. ٢. ش: ـ رحمه اللّه. ٢٠ ش: ـ رحمه اللّه. ٢. اللهاية، ج. ٢٢ ص ١٣٤. ١٥ ش: ـ كذا في نهاية ابن الأثير. ١٠ ش: ـ رحمه اللّه.

٧. الصحاح، ج ٢، ص ٣٣٣. ﴿ ٨ ش: ـ رحمه اللَّهُ ﴿ ﴾ . انظر: الصحاح، ج ٢، ص ٩٩٢.

١٨٠ ش: درحمه اللِّه . . . ١٨٠ ن: التهوشة .

١٢. الصحاح، ج ٢، ص ١٠٢٨ و النهاية، ج ٥، ص ٢٨٢.

١٣. ش: التهوش اختلاط الكلام على وجه الفساد و الهوش بالفسة ما جمع من مال حرام و حلال ونهاية». ١٣. س، ن: رحمه.

راعيتَه. كذا في الصحاح . «منه رحمه الله» "

[١٣٣] «إحصاف الأمر» إحكامه: <sup>٣</sup> والعراد إحكام ذلك الوهم بدفع ما يسبق إلى الذهن ان يتفصّى به عنه. «منه رحمه الله»<sup>٥</sup>

[ ١٣٤] المراد بالحمل الذاتي و العرضي فردا الحملِ المتعارفِ؛ أعني الحمل بالذات و الحمل بالعرض. «منه رحمه اللّه»

[١٣٥] هو المولى <sup>ع</sup> المحقّق، جلال الملّة و الدين، محمّد الدواني في حاشية الإشارات. «بِخطّه رحمه الله»

[۱۳۶] هذا مسلك ذلك المحقّق في حاشبة التجريد؛ و تلخيصه: أنّ الحمل لمّاكان عبارة عن الاتّحاد و هو متضمّن لمعنى الوحدة و الوحدة على جهات شتّى كان الحمل أيـضاً لامحالة على جهات شتّى إلّا أنّ المشهور المتعارف منه هو ما يكون جهة الوحدة فسيه الوجود.

و زيّقه المصنّف بقوله أخيراً: «و تخصيص الحمل» إلى آخره؛ و تقريره أنّه إن أريد أنّ مفاد الحمل \_أعني قولنا هوهو \_اتحاد ذاتي الموضوع و المحمول \_أي كون أحدهما عين الآخر \_بحسب ظرف الحمل؛ فهو قول محقّ لكنّه لا يستلزم أن يكون الحمل دايراً مع الوحدة في جميع أقسامها؛ فإنّ اتّحاد الذاتين بحسب ظرف الحمل لا يتصوّر إلاّ إذا كان جهة الوحدة الوجود في ذلك الظرف؛ وإن أريد أنّه مطلق الاتّحاد \_أعني اشتراك الذاتين في أيّة جهةٍ كانت من جهات الوحدة كالنوع أو الجنس أو المرض أو غير ذلك \_قمن البيّن في الله ليس كذلك وكيف تحكم على الذاتين المتباينتين بحسب الخارج أو الذهن و بمجرّد "اشتراكهما في شيء من تلك الأمور بأنّ إحديهما بعينها هي الأخرى بحسب ذلك الظرف.

١. ش: ركفا في. ٢. الصحاح، ج ٣، ص ١١٧٨. ٣. ش: . رحمه الله.

۶. ش: «المولى، ٧. س: «يخطّه رحمه الله؛ ش: منه.

٨ س: قولنا، ١٩ ش: الفصل، ١٠٥ س: - بمجرَّد،

و بالجملة: الاتّحاد في شيء من جهات الوحدة غير الوجود إنّما يفيد العينية بحسب تلك الجهة فقط لا العينية بحسب الخارج أو الذهن المصحّحة للحكم بهو هو؛ و لذلك قـّم الشيخ و غيره الوحدة إلى أقسام تسعة بحسب جهات تسع و خصّوا الحمل بما إذا كان جهة الوحدة هي الوجود لا غير. «منه مدّ ظلّه» \

[۱۳۷] تحقيقه: أنّ الحمل و إن كان مقتضاه تغاير طرقيه في الذهن و وحدتهما في ظرف الحمل إلّا أنّ إثنينيتهما في الذهن يجب أن تكون ملحوظة بالقياس إلى ظرف الحمل سواء كان الخارج كما في القضايا الخارجية أو نحواً آخر من أنحاء الذهن كما في القضايا الدهنية أو نمس الأمر كما في القضايا الحقيقية على معنى أنّ ما تحقّق في الذهن بوصف الإثنينية متحقّق في ظرف الحمل بوصف الوحدة. فالإثنان في ملاحظة المقل اتحدا بحسب الوجود في ظرف الحمل على أن يكون ذلك الوجود بعينه لكلّ منهما برأسه إمّا بالذات بالنسبة إلىهما جميعاً أو بالنسبة إلى أحدهما فقط و بالنسبة إلى الآخر بالمرض حتى أنّه يصح حكم العقل بأنّ الموجود في ظرف الحمل إثنان و الوجود واحد؛ ولا يستلزم ذلك تحققهما في ظرف الحمل على وصف الإثنينية؛ لأنّ مناط التعدد هناك إنّما هو تعدّد نحو الوجود.

و إذا تأسس ذلك فما يكون موجوداً بعين وجود المتصل الواحد من حيث إنّه بعض من ذلك الموجود البسيط الواحد وحدةً صرفةً و بعض الموجود الواحد الوحداني الذات و الوجود يمتنع أن يكون مبايناً له في الوجود أو معدوماً صرفاً لا من حيث إنّ ذلك الوجود بعينه انتسب إليه أيضاً برأسه كما أنّه انتسب إلى ذلك المتصل كذلك لا يكون محمولاً عليه أصلاً؛ إذ ليس الموجود برأسه هناك إثنين و الوجود واحد حستى يصح الحكم بأنّ الموجودين في حدّ ذاتيهما اتّحدا بحسب نحو الوجود إمّا بالذات أو بالعرض، بل الموجود في حدّ ذاته واحد و ينتزع الذهن منه أبعاضاً غير مخلّفة عنه في الوجود و لا منفرزة عنه أ

بحسبه؛ فاحتفِظ بذلك فإنّه فرجار حكم العقل في دايرة الحمل. «منه دام ظلّه» ١ .....

[ ۱۲۸. ] التحصيل، صص ۲۸۲ ــ ۲۸۰.

[ ١٣٩. ] حيث نحقّق أنّ أثر الجاعل ليس إلّا نفس المهيّة. «منه رحمه اللّه»

[ ١٤٠] هو صدر المدقّقين و من وافقه. «منه رحمه اللّه»

[١۴١] قوله: «بالحقيقة للمتصل احترازاً عن المتصل بالاتصال الإضافي؛ و تحقيقه أنّ الاتصال:

[الف.] قد يطلق و يراد به المعنى الإضافي الذي لايعقل إلّا بسين شسيئين ستّصلٍ و متّصلِ به <sup>7</sup> و لايتحقّق إلّا إذاكان هناك شيئان يتّصل أحدهما بالآخر.

[ب.] و قد يطلق و يراد به كون الشيء في ذاته بحيث يصحّ أن تنتزع منه أجزاء وهمية تتشارك في حدود مشتركة.

[ج.] و قد يطلق و يراد به كون الشيء في ذاته مصداق حمل الممتة عليه بنفس ذاته.
 و كل من هذين المعنيين مفهوم حقيقي إنما يكون للشيء في ذاته لا بـالقياس إلى

و ذل من هدين المعنيين مفهوم حقيقي إنما يخون للشيء في داته لا بالقياس إلى غيره؛ و الأوّل منهما هو مبدأ فصل الكمّ المتّصل و الثاني هو مبدأ فصل الجسم الطبيعي؛ و المتّصل اتّصالاً بالمعني الأوّل منهما بسيط متّفق بالطبع و موضوع وحدة الاتّصال للي صور المتّصل بالمعنى الثاني \_ أيضاً واحد في الطبيعة من حيث إنّ طبيعته لاتنقسم إلى صور مختلفة؛ و أمّا موضوع الاتّصال بالمعنى الإضافي فربّما يكون أمرين متّفقين بالطبيعة، كما إذا اتّصل إذا اتّصل رأس خطّ برأس خطّ آخر؛ و ربّما يكون شيئين مختلفين بالطبيعة، كما إذا اتّصل الماء بالخمر مثلاً؛ و سوف نحقق أمر الاتّصال في أصل الكتاب مستقصى إن شاء اللّه المرز الحكيم. «منه رحمه اللّه» ٢

[١٤٢] الشفاء، (الإلهيات)، المقالة الثالثة، الفصل الثاني، ص ٩٩.

[١٤٣. ] الواصل ما يكون التمايز بحسبه في الوضع دون الوجود، ٥ كما إذا توهّمنا نقطة

<sup>1.</sup> س: ن: منه رحمه اللّه. ٢. ش: ــرحمه اللّه.

٣. ش: ـ قوله بالحقيقة. ٣. س: ـ به.

۵ ش: في الوجود دون الوضع.

بين خط واحد؛ فإنّها لاتحدث في ذلك الخط أجزاء متباينة في الوجود، بل في الوضع فقط؛ و الفاصل ما بحسبه التباين في الوجود كنقطة بين خطّين في ما إذا وصل رأس خط برأس خط آخر؛ فتتداخل النقطتان بحسب الوضع دون الوجود؛ و الآن نسبته إلى الزمان نسبة النقطة الواصلة إلى الخط لا الفاصلة؛ أعني التي بها ينتهي الخطّ بحسب الوجود. «منه مدّ ظلّه» ٢

[١٩٤٨.] المقصود في هذه الإشارة أنَّه لا نزاع بيننا و بين المتهوَّسين بالقِدَم في أنَّه لا وجود للآن بالفعل إلَّا بحسب الوهم لكنَّهم يبنون هذا الحكم على اتَّصال الزمان و قِدَمه و أبديَّته؛ فإنَّ اتَّصاله و أبديَّته ينفيان وجودَ الآن في الوسط و في المنتهيٰ؛ و القدم ينفيه في المبدأ؛ و نحن إنّما نوافقهم على الاتّصال و عدم الانقطاع في جانب الأبد؛ و أمّا نفي تحقّق الآن في جانب الأزل فمبناه أنّ الزمان ليس آني الحدوث و لا له آن أوّل الحدوث؛ و الحركة التي هي محلَّه أيضاً كذلك؛ فلا يكون هو محدوداً في جهة المبدأ بالآن و لا يتصوّر قبله امتداد أصلاً حتّى يتوهّم أنّ ذلك الامتداد ينتهى حيث يبتدأ الزمان؛ فيكون محدوداً في انتهائه بطرف؛ و للعقل بمعونة الوهم أن يوقع بين ذلك الامتداد و بين الزمان اتَّصالاً؛ فيصير ذلك الطرف فصلاً مشتركاً بينهما نهايةً لأحدهما و بدايةً للآخر. فيتحقّق آنٌ في جانب الأزل؛ و ذلك لأنّه على تقدير عدم الزمان لايتصف شيء " بالامتداد و اللاامتداد أصلاً؛ و لا عبرة بحكم الوهم في تصوّر الامتداد هناك؛ فلا يتصوّر آنٌ ۖ في جانب الأزل لا في بداية الزمان و لا في نهاية الامتداد المتوهّم قبله؛ لأنّ ذلك التوهّم كتوهم الامتداد فوق محدّد الجهات كاذب ليس له مطابّق؛ و إلى هذه الأحكام أشار بقوله: «ليس على أن ينتهى إلى ٥ أزل زماني محدود بالآن بحيث يمكن» إلى آخره. «منه سلَّمه ع اللَّه»

[١٤٥.] فبما نبَّه عليه بالذكر يستبين به الصحيح؛ و بما نبَّه عليه بالوعد يُبان به الفاسد.

٣. س، ن: منه رحمه الله.

«منه رحمه اللّه» ١

[۱۴۶.]كان الوعد قد سبق في الفصل الأول في القول المعنون بالتحكيم. «منه دام ظلّه» آ [۱۴۷.] فإن كلَّا من المعية و القبلية و البعدية يجري مَجرى الآخرين في المعاني المختلفة؛ فإذا ثبت نحوً من المعية لا يكون باعتبار الزمان و يمتنع تخلّفُ أحد المعيّن بحسبها عن الآخر في الوجود كان لمقابليها - أي القبلية و البعدية - قسم آخر بإزاء تلك المعية لا يكون باعتبار الزمان و يمتنع بحسبه اجتماع القبل و البعد في الوجود؛ فتبصر. «منه رحمه اللّه» آ

[۱۲۸] قوله: «فقد نبّأ بها في مفتتحه» أحيث قال: «ولي كتاب غير هذين الكتابين أي الثناء و اللواحق أوردت فيه الفلسفة على ما هي في الطبع على ما يوجبه الرأي الصريح الذي لايراعي فيه جانب الشركاء في الصناعة ولا يتكنى فيه مِن شتى عصاهم ممّا يتكنى فيه غيره؛ و هو كتابي في الفلسفة المشرقية؛ و أمّا هذا الكتاب فأكثر بسطاً و أسد مع الشركاء من المشّائين مساعدة؛ و من أراد الحقّ الذي لا مَجْمَجَة فيه فعليه بسطلب ذلك الكتاب؛ و من أراد الحقّ على طريقٍ فيه ترضّ إلى الشركاء و بسط كثير و تلويح بما لو فُطِن له استغنى عن هذا الكتاب الآخر فعليه بهذا الكتاب» انتهى بعبارته و هو ناصّ على أنه كثيراً مّا يراعي في كتاب الشفاء المماشاة مع المشّائين و إن لم يساعد التحقيق كلامهم لكنّه لوّح في مواضع منه إلى أصول حكمية لو نُطن لها نيل الحقّ و أدرِك الصواب على ما يصرّح به قوله هذا. فلابدً لطالب الحكمة الحقّة ^ مِن تصفّع الشفاء و التدبّر فيه مع النفطّن لتلك التلويحات و التنبّه بتلك الإشارات. ٩ «منه سلّمه ١ اللّه»

[١٤٩.]و الزمان كمّ غير ذي وضعٍ على ما سلف لكونه غير قارّ الذات، بل تدريجي

٨. ش: درجمه الله. ٢. س: ن: مته رحمه الله.

٩. ش، ن: ـ وله... مفتتحه. ۵ س: الصنعة.
 ٧. الأنفاه، (المتحلق)، ج ١٥ المقالة الأولئ، الفصل الأول، من ١٠٠. ٨ ن: ـ الحقة.

۹. ش: دانتهئ بعبارته... الإشارات. ۹۰. س، ن: رحمه.

٣. ش: درحمه اللّه. ع. س، ش: دهذا. ٨. ت: دالحقّة.

الوجود؛ فلايكون له طرف قطعاً، ضرورة أنّ الطرف إنّما يثبت للمقدار من جهة الوضع و تناهيه لا من حيث طبيعة المقدار. اللّهمّ إلّا في الوجود الخيالي؛ فإنّ الزمان هناك يجتمع أجزاؤه بقاءً و إن لم يجتمع حدوثاً؛ فقد يكون له طرف هناك بحسب الوهم. «منه رحمه اللّه» \

[۱۵۰.]ق / ۲۲.

[101.] هذا إنّما يتمّ على طريقة المتهوّسين بالقِدَم حيث بيّنوا عدم تحقّق الآن بِقَدم الزمان و اتّصاله و أبديّته؛ و أمّا على طورنا حيث أخذنا في البيان كون الزمان مقداراً لحركةٍ وضعيةٍ مستديرةٍ على ما عرفت فيدور إلّا أن يبيّن عدمُ تحقّقِ الآن بما لا يؤخذ فيه ذلك من الوجوه الأخر التي سلفت ذكراً و تقريراً؛ فتذكرو أتقن. «منه رحمه الله»

[107.] مبدئ الاحتمال هو الشريف العلامة في حائبة شرح حكمة " العين. «منه رحمه آد» ٥

[107.]كالحركة الصاعدة بالحركة النازلة و الحركة على قوس بالحركة على وترها؛ و بالجملة لاتتصل الحركة على وترها؛ و بالجملة لاتتصل الحركة؛ فتكون لاحديهما غاية و للآخر مبدأ كنقطةٍ هي طرف مسافة أو كيفيةٍ هي نهاية حركة إليها أو مقدار أو غير ذلك. «منه رحمه الله» ٧

[١٥٤. ] الشفاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الرابعة، الفصل الثامن، ص ٢٩٤.

[١٥٥٨] السابق إلى وهمه ذلك هو العلّامة المحتّق قطبالدين الشيرازي في كـتاب التحفة. «منه رحمه اللّه»^

[ ۱۵۶.] هو الحكيم المحقّق الطوسي قدّس سرّه القدّوسي. «منه رحمه الله» ؟ [ ۱۵۶. ] وسعه بالوضع لأنّه لم يتصدّ لتبيين ما يذكر فيه، بل ذكره على سبيل مجرّد النقل

| ٣. ش: _ هذا إنَّما بِسَمٍّ وحمه اللَّه. | ۳. س: تقدم،          | ١. ش: ، رحمه اللَّه. |
|-----------------------------------------|----------------------|----------------------|
| ۶. ش: لاينصل.                           | ۵. ش: ـ رحمه الله.   | ۲. س: ـ حکمة.        |
| ٩. ش: ـ رحمه الله.                      | ٨. ش: . رحمه اللَّه. | ٧. ش: ـ رحمه الله.   |

على ما يعمل بالأوضاع و المصادرات من مبادي العلوم؛ و وصفه بالاستنكار إشاره إلى أنَّ ذلك مجرّد وضعٍ لاينجذب إلى قبوله قوّة العقل على خلاف شأن الأوضاع بـحسب المصطلح. «منه رحمه اللّه» \

[ ١٥٨. ] وقد نصّ على ذلك في الإشارات أيضاً بقوله: «و أنت تعلم من هذا أنّ الجسم قبل السطح في الوجود و السطح قبل الخطّ و الخطّ قبل النقطة؛ و قد حقّق هذا أهل التحصيل؛ و أمّا الذي يقال بالمكس من هذا أنّ النقطة بحركتها تفعل الخطّ ثمّ الخطّ السطح ثمّ السطح الجسم؛ فهو للتفهيم و التصوير و التخييل. ألا ترى أنّ النقطة إذا فرضت متحرّكة فقد فرض لها ما يتحرّك فيه و هو مقدارٌ مّا خطّ أو سطح؛ فكيف يكون ذلك بعد حركتها؟! " انتهى. «منه سلّمة الله»

[١٥٩.]النقطة في المسافة الأينية و غيرها في غيرها. «منه رحمه اللَّه» <sup>†</sup>

[ ١٤٠] الشفاه، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الثاني عشر، ص ١٤٣.

[ ١٤١. ] فَشْفَشَ في القول أي أفرط في الكَذِب؛ كذا في النهابة ٩. «منه رحمه اللَّه» ٤

[١٤٢] القَعْقَعة حكاية صوت السلاح؛ و تستعمل في حكايةٍ لا أصل لها ٧. «منه رحمه الله» ^

[١٤٣] أي سواء كان باعتبار الحدوث أو البقاء. «منه رحمه الله» ٩

[ ١٩٤٣] تلخيصه: أنَّ وجوده لو كان مقارناً لوصف المُضيّ فهو متَّصف في الآن بالمضيّ لزم أن يكون موجوداً في الآن.

[150.] أقول: فيه نظر؛ أمّا أوّلاً فإنّه لو سلّم هذا الدليل لدلّ على أنّ الحركة غير حادثة في الخيال على سبيل التدريج و التعاقب؛ لأنّ حدوثها في الخيال ليس في الزمان الحاضر

١. ش: ـ رحمه الله. ٢. الإشارات و التبيهات، ج ٢، ص ١٥٢.

٣. س، ن: رحمه . ١. ش: ، رحمه الله . 🔍 ۵ التهاية، ج ٣، ص ٣٣٩.

ع ش: . منه رحمه الله؛ ن: النهاية كذا بخطَّه رحمه اللَّه.

٧. انظر: الصحاح، ج ٢٢ ص ١٢۶٩ و النهاية، ج ٢٢ ص ٨٨ ٨٨ ش: درحمه الله.

٩ ش: ـ رحمه الله.

و إلّا لاجتمع الأجزاء في الحدوث و لايكون حدوثها مقارناً لوصف المُضيّ و إلّا لزم أن يكون موجوداً معدوماً معاً؛ إذ لامعنى للمُضيّ إلّا الانقضاء و لايكون حــدوثها مــقارناً لوصف الاستقبال بمثل هذا.

فإن قلت: لعلّه يقول إنّ حدوث قطعة من الأمر الممتدّ إنّما هو في آنٍ و حدوث المجموع في الآن الآخر؛ فليس حدوث المجموع أمراً تدريجياً منطبقاً على الزمان، بل كلّ قطعة حدوثها في آن؛ و ذلك كالحوادث المتعاقبة في الوجود؛ إذ كلّ منها موجود في زمان و ليس المجموع موجوداً في المجموع و كون المجموع موجوداً في مجموع الزمان أو حادثاً في مجموع الآتات لازماً من وجود كلّ في زمان أو حدوث كلّ في آنٍ إنّما يسلّم في ما اجتمع أجزاء المجموع مطلقاً.

قلت: هذا الكلام لايخلو من وجدٍ لكن هذا القائل جزم في تعليقاته عملى جريان برهان التطبيق في صورة التعاقب زعماً منه أنه إذا كان كلّ واحد مـوجوداً فــي زمــان فالمجموع موجود في مجموع الزمان و حيئنذٍ يصع التطبيق.

لايقال: وجود المجموع لوكان فإنّما هو في مجموع الزمان و جزؤه ليس موجوداً فيه؛ لأنّ جزء الأمر التدريجي يكفي كونه موجوداً في جزء ذلك الزمان.

و أمّا ثانياً: فبالحلّ؛ وهو أن يقال: الأوصاف الثلاثة من المُضيّ و الاستقبال و الحضور أوصاف تتّصف بها الأشياء في طرف الزمان؛ فما كان وجوده في نفس الزمان لايكسون مقارناً لشيء منها في الوجود لامحالة. \

[۱۶۶۰] الشفاه، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الأوّل، صص ٨٣\_٨٣ [۱۶۷] على أنّه يمكن أن يكون الشيخ هناك قد تسامح مماشاةً ثقةً بما سيحقّقه في مبحث الزمان. «منه رحمه اللّه» ٢

[ ١٤٨] الشفاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الأوّل، صص ٨٥ ـ ٨٨

٨. س، ش: ـ تلخيصه... لامحالة. ٢. ش: ـ رحمه الله.

[184] التحصيل، ص 444.

[۱۷۰] هود / ۱۱۲.

[ ١٧١. ] أعنى السيّال. «منه رحمه اللّه»

[۱۷۲] رسالة الحدود، ص ٣٠.

[١٧٣] شرح حكمة الإشراق، ص ٣٩١.

[ ۱۷۴. ] الشفاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الثالث عشر، صص ۱۷۳ - ۱۷۲.

[١٧٥] المصدر السابق، المقالة الثانية، الفصل العاشر، صص ١٥١ ـ ١٥٠.

[١٧٤] المصدر السابق، المقالة الثالثة، الفصل الثالث عشر، صص ١٤٧ ــ ١٤٤.

[١٧٧] نقد البحصّل، صص ١٣٧ \_ ١٣٤.

[ ١٧٨. ] الشفاء، (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الثاني عشر، ص ١٤٢.

[144.] شرح الإشارات، ج ٢، صص ١٤٠ ـ ١٥٤.

[ ١٨٠. ] الجاعل هو صدر المدقّقين و تبعه قوم من المتأخّرين عنه «منه رحمه اللّه» ١

[ ١٨١.] القائل صدر المدقّقين.

[۱۸۲] التعليقات، ص ٧٤.

[١٨٣] المصدر السابق، ص ٧٤.

[١٨٤] المصدر السابق، ص ١٣٩.

[١٨٨٥] أي التقاطع الذي لا يكون بحركةٍ كو توع خطٍّ على خطٍّ على وجه التقاطع ابتداناً لا ما يكون بحركةٍ كتقاطع الخطّين المنطبق أحدهما على الآخر بالحركة؛ فإنّه إنّما يحدث

في نفس زمان الحركة بعد آخر آنات الانطباق. «منه رحمه اللّه» ً

[ ١٨٤] الشغاه، (المنطق)، بع ١، المقالة السادسة، الفصل الخامس، ص ٢٣٢.

١. ش: ـ رحمه الله.

٣. ش: - رحمه اللَّه؛ ن: - أي التفاطع... منه رحمه اللَّه. إلى هنا تمت حواشي مخطوطة «ش».

[١٨٧] التعليقات، ص ٢٣.

[١٨٨] المصدر السابق، ص ٢٤.

[ ۱۸۹. ] أي بقاء وجوده و استمراره.

[ ١٩٠] فالأوّل حقيقي و الثاني غير حقيقي على قياس الأين بقسمَيه. ١

( ١٩١. ] الشفاء، (المنطق)، ج ١، المقالة السادسة، الفصل الخامس، ص ٢٣١.

[ ١٩٢] أي قبل النسبة إلى النهاية الأولى وبعد النسبة إلى النهاية الثانية. «منه رحمه الله»

(١٩٣. ]الباء للتعدية: أي يجعل المبتدى فائضاً في ما لايعنيه. «نصّ» ٢

[ ١٩٤] الشفاء، (المنطق)، ج ١، المقالة السادسة، الفصل الخامس، ص ٢٣٢.

[١٩٥.]بأن يكون فيه أو في طرفه على سبيل الانطباق. «نصّ» "

(١٩۶٤. ] «عراه» و «اعتراه» إذا قصده يطلب منه رِفْدَه و صِلَته. «نهاية "»

[١٩٧] نصوص الحكمة، ص ١٠١.

(١٩٨) النجاة، (الطبيعيات)، ص ١١٨.

[199]. ] يعنى بذلك المتقدّم و المتأخّر من الحركة باعتبار جهة المسافة على ما سبق. «منه رحمه الله»

[ ۲۰۰] يعنى إن كان الأمر الذي لاتقدّم فيه و لاتأخّر شيئاً إلى آخره. «منه رحمه الله» [ ۲۰۱] الشفاه (الطبيعيات)، الفنّ الأوّل، المقالة الثانية الفصل الثالث عشره، صص ۱۷۰ - ۱۶۹.

 $^{0}$  (۲۰۲] عطف على «بالزماني» أي أو رام بالحركة. «نصّ»

[٢٠٣.] أي الزمان أو الآن. «نصّ». ع

[۲۰۴] رسالة الحدود، ص. ۲۹.

۱. س: «أي يقاه... يقسميه. ۲. س: «الياه... نَصَر. ۲. من: «يأل يكون... نَصَر. ۲. الجهاية» ج ۲۲ من ۱۲۲۶ ن: صلته منه رحمه الله. ۵ من: «عقف... نَصَر.

٣. النهاية، ج ٣٠ ص ٣٢٤؛ ن: صلته منه رحمه الله. ٤. س: ـ أي الزمان... نصّ.

۵ س: ـ عطف... نص.

[۲۰۵.]كما أنّه أرفع من الزمان. «نصّ» ا

[٢٠٤] نقد المحمّل، ص ١٣٨.

[ ٢٠٧ ] الشفاه، (الطبيعيات)، الفن الأوّل، المقالة الثانية، الفصل الثالث عشر، ص ١٧٢ \_ ١٧٧ .

[۲۰۸] شرح عيون الحكمة، ج ٢، ص ١٤٥.

[۲۰۹] التعليقات، صص ١٣٢ \_ ١٣١.

[٢١٠] المصدر السابق، ص ١٤٢.

[٢١١.]أي و قال إنَّ ما يكون إلى آخره. «منه رحمه اللَّه»

[۲۱۲] التعليقات، ص ۱۴۲.

[٢١٢] النحاة، (الطبيعيات)، ص ١١٨.

[۲۱۴] التحميل، ص ۴۶۳.

[٢١٥] بالتطابق أو بالتقدّم و التأخّر أو بالمعيّة؛ و يمكن أن يراد التطابق فقط سواء كان بالفيئية كما يكون بين الحركة و الزمان أو بالمعيّة المنتهية إليها كما تكون بين حركة و حركة؛ و معنى الكلام أنّه قد وقع الاصطلاح على إطلاق الزمان على الامتداد الحاصل من نسبة بعض المتغيّرات في الوجود إلى بعض آخر بالفيئية أو بالمعيّة؛ فيطلق الزمان و يراد به نسبة متغيّر إلى متغيّر بحسب امتداد الوجود؛ لأنّ ما فيه الاتّحاد و ما بحسبه تلك النسبة هو نفس الزمان؛ أعنى مقدار الحركة. «منه رحمه اللّه»

[۲۱۶] شرح الإشارات، ج ۳، ص ۱۱۹

[۲۱۷] انظر: زمان از دو نگاه (نهایهٔ البیان فی درایهٔ الزمان)، ص ۶۴

[٢١٨] توقد بنور هذا الفصل نارٌ تلتهب في أساس التهوّس بقِدَم العالم و تستنير بها ساحة القول بحدوثه: فوجه العنوان ظاهر. «منه رحمه الله»

١. س: كما أنَّه... نصّ.

[ ٢١٩] التعبير عن المفارقات بالأبديات كانّه إشارة إلى أنّه ليس هناك أزل و أبد و أوّل و آخر حيث ليس هناك امتداد، بل هناك ثبات اصرف؛ فلايتميّز الأبد بالنسبة إلى ما في ذلك العالم عن الأزل؛ فالأبد هناك كالأزل. فقولنا: «الأبديات» منزلته منزلة قولنا: «الأزليات»؛ فليستنصر. «منه رحمه الله»

[۲۲۰] التعليقات، ص ٣٣.

[ ٢٢١] أي في جميع أوقات وجود المعلول: فالعلَّة متقدَّمة بالفعل على المعلول دائماً. «منه رحمه اللّه»

[٢٢٢.] التعليقات، ص ١٤٣.

[٢٢٣] الشفاء، (الإلهيات)، المقالة الرابعة، الفصل الأوّل، صص ١٤٧ \_ ١٤٤.

[٣٢٣] تحقيق كلام الشيخ أنّ العلّة الموجودة مع معلولها لاشكّ أنّها متّصفة بالمعيّة بالنسبة إلى معلولها الموجود بالفعل؛ وكذلك المعلول بالنسبة إلى علّته الموجودة معه بالفعل.

و معيتهما ليست معيَّة بالعلَية؛ لأنَّ العميَّة بالعلَية إنِّما يتحقّق بين معلولَى علَّةٍ تسامَّةٍ واحدةٍ؛ و أمَّا العلَّة التامَّة فإنَّها حين تحقّقها مع معلولها إنّما يكون متقدَّمةً عـليه تـقدَّماً بالعلَية و المعلول متأخّر عنها تأخّراً بالععلولية. فإنَّ التقدَّم و التأخّر بالعلية لايأبي عسن اجتماع المتقدّم و المتأخّر بالعلَية في الوجود حين ما هما متقدّم و متأخّر بالعلّية، بـل يحقّق ذلك لامتناع تخلّف المعلول عن العلّة التامّة في الوجود.

و لا هي مميّة بالطبع؛ لأنّ المميّة بالطبع إنّما تتحقّق بين معلولَى علّةٍ ناقصةٍ واحدةٍ؛ و أمّا العلّة الناقصة فإنّما تكون حين وجودها مع معلولها متقدّمة عليه تقدّماً بالطبع و هو متأخّر عنها تأخّراً كذلك؛ فإنّ التقدّم و التأخّر بالطبع. لايمنع الستقدّم و المـتأخّر عـن الاجتماع في الوجود حين ما هما بالفعل متقدّم و متأخّر بالطبع.

فإذن معيَّتهما ليست إلَّا بحسب الاجتماع في زمان واحد أو آن واحد؛ و ذلك إذا كانا

١. س: بل ثبات هناك.

زمانيين و تلك المعيّة معيّة زمانية و ما به المعيّة هناك زمان واحد معيّن أو آن واحد أو بحسب وقوعهما كِليهما في نفس التحقّق بالاعتبار الملحوظ في الدهر أو السرمد من دون الارتباط بزمان أو آن أو أزمنةٍ أو آناتٍ؛ و ذلك إذا كانا غير زمانيين و تلك معيّة دهرية و سرمدية و ما به المعيّة فيهما نفس التحقّق الدهري أو السرمدي لازمان أو آن. ففي قوله في التعليقات: «إمّا أن يكون الشيئان معاً في الوجود أو في الزمان أو في شيء ثالث ينسبان إليه» أريد بكونهما معاً في الوجود اجتماعهما في الوجود بعلاقةٍ ذاتيةٍ مقتضيةٍ للمعيّة في مرتبة الوجود؛ و ذلك إنَّما يكون إذا كانا معاً معلولَى علَّةٍ تامَّةٍ واحدةٍ أو عـلَّتَى مـعلول واحدٍ: و بكونهما معاً في الزمان اجتماعهما في الوجود لابعلاقةٍ طبيعيةٍ، بل بـاعتبار أن يجمعهما ازمان واحد أو آن واحد؛ و بكونهما معاً في شيءٍ ثالثٍ مجرّدُ اجتماعهما سواء كان في الوجود بأن يجمعهما نفس التحقّق الدهري أو السرمدي؛ و ذلك في المعيّة الدهرية أو ٢ السرمدية؛ و قد تكون تلك المعيّة من جهة علاقة ذاتية بين المعّين بالعلّية و المعلولية تقتضى ذلك الاجتماع وقد تكون اتفاقية محضة كما بين المفارقات التي ليست بينها علاقة العلّية و المعلولية في السلسلة العرضية على مذاق الإشراقيين أو في شيء آخــر كمكان أو شرفٍ أو رتبةٍ و ذلك في ساير أقسام المعيد»

و قُوله: «و لايجوز أن يكونا مماً في الوجود؛ لأنّ العلّة أقدم من المعلول» برهان على أنّ العلّة التامّة و معلولها يمتنع أن يكون معيّتها في الوجود معيّة بالعلّية؛ و ظاهر أنّها ليست أيضاً معيّة بالطبع.

و قوله: «و لا في الزمان إن كانا غير زمانيين» نصّ على المعيّة الدهرية و السرمدية من حيث كون الجامع هو نفس الكون في الدهر أو السرمد."

ممّا ذكر تبيّن الغرض في كلام الشغاه أيضاً حيث عبّر عن المعيّة بالعلّية المنفية عن العلّة و المعلول بالمعيّة في القياس إلى حصول الوجود و بيّن أنَّ معيّة العلّة و المعلول إنّما هي من جهة اجتماعهما في الوجود سواء كان الجامع هو الزمان أو الآن و ذلك في الزمانيات

٨. ټ: + في. ٢. ښ: و. ٢. ټ: + و.

أو الدهر أو السرمد و ذلك في مفارقات الزمان.

فقد تحقّق لديك أنّ العلّة مادامت موجودة مع معلولها متقدّمة عليه تقدّماً بالعلّية و هي حين ما هي متقدّمة عليه بالعلّية معه في الوجود إمّا معيّة زمانية أو معيّة دهرية و سرمدية. فذلك التقدّم متحقّق مادامت هذه المعيّة في الوجود متحقّقة زمانية كانت أو سرمدية.

و لعلّك تجد الأوهام القاصرة العامية ذاهبةً إلى أنّ العلّة بعد وجود معلولها تنقلب من التقدّم عليه التقدّم عليه التقدّم عليه التقدّم عليه التقدّم عليه التقدّم الزماني عملي شيءٍ مّا إلى المعيّة الزمانية بالنسبة إليه؛ و إذ قد اهتديت فلاتتبّع الضالين و قُلِ الحمد للله ربّ العالمين. «منه رحمه الله»

[۲۲۵. | التحميل، ص ۴۷۰.

[ ٢٩٣٩. ] يعنى و من أنّ معيّة العلّة إذا كانت من المجرّدات بالنسبة إلى معلولها لاتكون معيّة زمانية يعلم أنّ تقدّمها أيضاً عليه، بل على شيءٍ مّا مطلقاً و إن كانت من جهة تخلّف ذلك الشيء عنها في الوجود لا يكون تقدّماً زمانياً و إنّما يعلم ذلك منه لأنّ امتناع اتّصاف المجرّدات بالمعيّة الزمانية إنّما هو من جهة كونها غير زمانية؛ و ذلك ناهض في التقدّم الزماني أيضاً. فقد علم إذن أنّ تقدّم المجرّدات على كلّ من الحوادث اليومية مثلاً ليس هو تقدّماً زمانياً، بل إنّما هو التقدّم الذي هو بإزاء المعيّة الدهرية و السرمدية؛ فتبصّر. «منه رحمه اللّه»

[٢٢٧] شرح حكمة الإشراق، ص ١٧٥.

[۲۲۸] بىعارالأنوار. ج ۴، ص ۲۸۲: شرح اصول الكالمي، ج ۴، ص ۱۷۸؛ ج ۱۰ ، ص ۲۳۰: ج ۱۱، ص ۳۵۷: عوالي اللتالي. ج ۴، ص ۱۱۷ و نور البراهير، ج ۱، ص ۱۴۳

[٢٢٩. إنهج البلاغة، خطبة ١.

[ .٣٣٠] قوله: «أما يلزم بإزاء ذلك معنى في التقدّم و التأخّر» \_إلى آخره \_' هذا الإيراد

٨. س: . قوله أمّا... آخره.

على العكماء إنّما هو بحسب خصوص هذا المقام؛ أي مبحث التقدّم و التأخّر و عدد السما المستقدّم و التأخّر و عدد السامهما حيث حصروا هناك التقدّم و التأخّر اللذين لا يجتمع بحسبهما المستقدّم و المتأخّر في التحقّق في ما يكون باعتبار الزمان و زعموا أنّ معروضهما مطلقاً المائذات إنّما هو الزمان بأجزائه و لا يمكن عدم الاجتماع بين شيئين مطلقاً بحسب الوجود إلّا من جهة مقارنتهما لجزئين من أجزاء الزمان.

فأوردنا عليهم لزوم معنى آخر من التقدّم و التأخّر من حيث عدم اجتماع شيئين في الوجود لاباعتبار الزمان بإزاء ما قرروه من معيّتهما في الوجود لاباعتبار الزمان وليس الإيراد عليهم من حيث ذهولهم عن هذا النحو من التقدّم و التأخّر رأساً؛ فإنّهم لم يذهلوا عن ذلك بل أسسوه بأساسات تحقيقية من البيان في مقامات أخر؛ و قرروا أنّ تقدّم المفارق المحض على شيء ما كالواجب تعالى على الحادث اليوميّ مثلاً إنّما هو ذلك التقدّم لاالتقدّم الزماني و أنّ كتب الأوائل بذلك لمشحونة و عبارة شرح حكمة الإشراق المنقولة بألفاظها في أصل الكتاب طي «الإيقاد و الإنارة» آنفاً به لناطقة و نحن قد حقّتنا العنول فيه في أصل الكتاب على ما سيّتلى عليك في مستقبل الكلام إن شاء اللّه تعالى.

ثمّ أوردنا عليهم هناك بحسب ذلك المقام أنّ من العجب أنّهم كيف لم يذهلوا عن ذلك التقدّم؛ أعني ما بحسب الدهر و السرمد لا باعتبار الزمان عند ملاحظتهم حال المبدأ الأوّل، بل المفارقات بأسرها بالنسبة إلى بعض أجزاء العالم أي الحوادث الزمانية. تممّ ضلّوا عند محاولة تحقيق الأمر في تقدّم المبدأ الأوّل على جملة العالم بحسب التحقّق. فحكموا باستيجاب ذلك تحقّق الزماني على تقدير عدمه.

و أمّا المتأخّرون فمن اشتهر منهم بسيادة المحقّقين قد صرّح في شرح الموانف بتحقّق ذلك النحو من التقدّم و المعيّة على ما ذهبت إليه الحكماء و أنّه إذا نسب متغيّر إلى متغيّر بالمعيّة أو القبليّة فلابدّ هناك من زمان في كلا \* الجانبين؛ و إذا نسب بهما ثابت إلى متغيّر

٣. س: دالي متغير.

فلابدً من الزمان في أحد جانبيه دون الآخر؛ و إذا نسب ثابت إلى ثـابت بـالمعيّة كـان الجانبان مستغنيين عن الزمان.

و بعض الله تعدير مع حملة عرش التحقيق منهم الحقق في حواشيه الجديدة على شرح الشجويد المعيّة الدهرية و السرمدية على سذهب الحكماء على أنّهما من القسم السادس. ثمّ استشعر ما استشكله بعض الفضلاء في تقدّم الواجب \_ تعالى \_ و المجرّدات على غيرها مع امتناع مقارنة الزمان هناك عند الفلاسفة فعجز و التحيّر. ثمّ ذكر أنّه ربّما يرتكب إطلاق التقدّم الزماني على ذلك التقدّم بوجهٍ من التعميم لكنّه قد حقّق في دسالة أشوذج العلوم؛ فاستقام على أنّ تقدّم الواجب \_ تعالى \_ و المفارقات على غيرها بالزمان الايصح بوجهٍ من الوجوه أصلاً على ما هو مذهب الحكماء و نحن ننقل العبارات من ذي قبل في الحواشي إن شاء الله تعالى. «منه رحمه الله»

[۲۳۱]نور / ۴۰

[٢٣٢] اقتباس من سبأ / ٣.

[٢٣٣] اقتباس من النساء / ١٢۶ و فصّلت / ٥٤.

[ ۲۳۲. ] أثولوجيا، ص ٣٠.

(٢٣٥.] التعليقات، ص ٥٩.

[۲۳۶] أثولوجيا، صص ۲۲\_۲۱.

[٢٣٧] المصدر السابق، ص ۶۹

[ ٢٣٨] ذكر هذا القول في الميمر الخامس من اثولوجيا. «منه رحمه الله»

[ ٢٣٩. ] أثولوجيا، ص ۶۸.

هامش «ن»: أي المتأخّرين، «نصّ»
 س: ـو.

٨٠ هامش ون»: يعنى المحقّق الدواني. «نصّ»

٣. هامش ونه: و هي الحوادث الزمانية. ونصُّ

۵ هامش «ن»: يعني يراد منه كون شيء بحسب الوجود.

۶. هامش «ن»: يعنى يراد منه كون شيء بحسب الوجود.

```
[ ٢٤٠.] أي في الميمر الثامن. «منه رحمه اللَّه» ١
```

[۲۴۱] أنولوجيا، ص ۱۱۱

(۲۴۲] التعليقات، ص ۲۸.

[٢٢٣] المصدر السابق، صص ٢٩ ـ ٢٨.

[٣٤٤] المصدر السابق، صص ٤٧\_ 8٤.

[٢٤٥] المصدر السابق، صص ٩٨ ـ ٩٧.

[۲۴۶] المصدر السابق، ص ۱۰۹.

[۲۴۷] سبأ / ٣.

(۲۴۸] التعليقات، صص ۱۱۷ ـ ۱۱۵.

[٢٣٩] المصدر السابق، ص ١١٨.

. ۲۵۰۱ استاً / ۳.

[ ٧٥١.] النجاة، (الإلهيات)، صص ٢٤٧ ـ ٢٤٤.

[٢٥٢] المصدر السابق، صص ٢٤٩ ـ ٢٤٨.

[۲۵۳] شرح الإشارات، ج ١٦، صص ٢١٦\_ ٣١٥.

[٢٥٤] التعليقات، ص ١١٩.

[٢٥٥] المصدر السابق، ص ١٢١.

[۲۵۶] المصدر السابق، ص ۱۲۲.

[٢٥٧] المصدر السابق.

[٢٥٨] المصدر السابق، صص ١٢١ ــ ١٢٠.

[٢٥٩] المصدر السابق، ص ١٤٩.

[ ۲۶۰] المصدر السابق، ص ۲۴۹.

[ ٢٤١] فصوص الحكمة، صص ٥٠ ـ ٥٩.

[۲۶۲] النمل / ۵۵.

[٢٤٣] التعليقات، صص ١٢٣ ـ ١٢٢.

[ ٢٤٤] . إو ممّا ينصّ على المقصود قولُ الشيخ أيضاً في التعليقات: «علم الباري - تعالى -لذاته؛ فهو يعلم الأشياء جزئيها وكلِّيها على ما هي عليه من جزئيةٍ وكلِّيةٍ و ثباتٍ و تغيّر وكونٍ وحدوثٍ و عدم و أسباب العدم؛ و يعرف الأبديات على ما هي عليه من أبديّتها و الحادثات على ما هي عليه من حدوثها و يعرفها قبل حدوثها و مع حدوثها و بعد حدوثها بعللها و أسبابها الكلِّية؛ و لايفيده حدوثها علماً لم يكن كما نحن لانعلم الأشياء ' قـبل حدوثها؛ فكلُّها حاضرة له؛ فإنَّ ذاته سببها؛ و هو لايذهل عن ذاته؛ و يعرف الجزئيات و الشخصيات بأسبابها وعللها على الوجه الذي لايتغيّر به علمه و لايبطل و إن تـغيّرت الجزئيات و الشخصيات: فإنّه لا يعرفه كما نعرفه نحن بإدراك الحسّ له و بالإشارة إليه، بل يعرفه بالأسباب الموجدة له المؤدّية إليه التي لاتتناول هذا الجزئي و هذا الشخص بعينه من حيث يكون مشاراً إليه متخيّلاً؛ فهو يعرف هذا الشخص بأسبابه و علله المشخُّصة له: فيكون علمه لايتغيّر و إن تغيّر الشخص و بطل؛ و يعرف هذا الشخص و إنّــه شــخصي مشار إليه و إنَّه فاسد و متغبّر و لايفسد علمه و لايتغبّر بفساده و تغبّره، و بعرف جميع أحواله الحادثة له و يعلم أنَّها تكون حادثة له و لايتغيّر علمه بها؛ لأنّه يعرفها بأسبابها و يعرف عدمه بأسبابه المقوّمة ٢» انتهى. «منه رحمه الله»

[٢٤٥] نقد المحميّل، ص ٢٩٤\_٢٩٥.

[ ۲۶۶. ] غير أالحواس الظاهرة و الباطنة كالنفوس المنطبعة الفلكية. «منه رحمه الله» [ ۲۶۷. الأنساء / ۱۰۴.

(۲۶۸] الأنعام / ۵۹.

( ٣٤٩. ] فإن قيل: «حركة الفلك الأقصى محلّ للزمان و علّة له؛ فليس يصحّ أن يشملها

١. ن: . الأنساء

الزمان. فإذن كيف تنسب هي إلى الزمان بالفيئية؟» قيل: لسنا نعني بذلك أنّ تلك الحركة يكون وجودها و صدورها عن مبدعها في زمان كما في ساير الزمانيات، بل إنّما نـعني بالفيئية هناك مجرّد النسبة الانطباقية. «منه رحمه اللّه»

[ ٧٧٠] هو الحكيم الفاضل شمس الدين محمّد الخفري في حاشية إلهيات شرح التجريد. «منه رحمه اللّه» (

[ ۲۷۱.] التعليقات، ص ۱۵۸.

[٢٧٢] المصدر السابق.

[٢٧٣] المصدر السابق، ص ١٥٢.

[ ٢٧٢. ] المصدر السابق، صص ١٥٢ ـ ١٥٢.

[270.] المصدر السابق، ص ١٥٤.

[ ٧٧٤] فإنّ المعقولية سبب الوجود و يلزم من ذلك أنّ ما يكون علّة تعرف من المعلول. إلى هنا آخر عبارة الثعلثات. «منه رحمه اللّه»

[۲۷۷] قوله: «فغي عقله لذاته عقله لها» إشارة إلى العلم الإجمالي الذي هو عين ذات الواجب تعالى: و في قوله: «و مع يوجدها معقولة» إشارة إلى العلم التفصيلي الذي هو وجود المعلولات. «منه رحمه الله»

[ ۲۷۸] التعليقات، صص ١٥٤ \_ ١٥٥.

[٢٧٩] المصدر السابق، ص ١٩١.

[ ۲۸۰] نصوص الحكمة، ص ١٠٣.

[۲۸۱] المصدر السابق، ص ۲۰۱.

[۲۸۲] أثولوجيا، ص ١١٢.

[۲۸۳] المصدر السابق، ص ۱۱۰.

١. ن: شرح التجريد كذا بخطَّه رحمه اللَّه.

[۲۸۴] المصدر السابق، صص ۱۳۱ ــ ۱۳۰.

[ ٢٨٥. ] مجموعة مصنّفات شيخ اشراق. ج ١، (المشارع و المطارحات)، ص ٣٥٧.

[ ٢٨٤. ] نقد المحصّل، ص ١٢٨.

[ ٢٨٧] المصدر السابق، صص ١٣٢ \_ ١٣١.

[٢٨٨] المصدر السابق، ص ٢٥٢.

[ ٧٨٩. ] قوله: «و قال شارح حكمة الإشراق» \_إلى آخره \_ و ممّن صرّح من المتأخّرين بتحقّق هذا النحو من المعيّة و التقدّم؛ أعنى المعيّة و التقدّم بحسب التحقّق لاباعتبار الزمان، بل بإزاء ما بحسب الزمان على مذهب الحكماء وأنّ معيّة المفارقات أو تقدّمها بالنسبة إلى شيء عندهم إنّما يكون تلك المعيّة أو ذلك التقدّم أي ما ٢ بحسب الدهـ أو السرمد لا ما بحسب الزمان من اشتهر بسيادة المحقّقين في شرح المواقف حيث ذكر المصنّف «أنّ قول الحكماء إنّ نسبة المتغيّر إلى المتغيّر هو الزمان و نسبة المتغيّر إلى الثابت هو الدهر و نسبة الثابت إلى الثابت هو السرمد؛ فالزمان عارض للمتغيّرات دون الثابتات» عبارات هائلة؛ فقال الشارح المحقّق: «و قد يوجّه ذلك القول بأنّ الموجود إذا كان له هويّة اتُّصالية غير قارَّة كالحركة كان مشتملاً على متقدَّم و متأخِّر لا يجتمعان؛ فله بهذا الاعتبار مقدار غير قارّ هو الزمان؛ فتنطبق تلك الهويّة على ذلك المقدار و يكون جزؤها المتقدّم مطابقاً لزمان متقدّم و ٢ جزؤها المتأخّر مطابقاً لزمان متأخّر؛ و مثل هذا الموجود يسمّى متغيّراً تدريجياً لايوجد بدون الانطباق على الزمان؛ و المتغيّرات الدفعية إنّما تحدث في آنِ هو طرف الزمان؛ فهي أيضاً لاتوجد بدونه؛ و أمَّا الأُمور الثابتة التي لاتغيّر فيها أصلاً لاتدريجياً و لادفعياً فهي و إن كانت مع الزمان العارض للمتغيّرات إلّا أنّها مستغنية في حدّ أنفسها عن الزمان بحيث إذا نظر إلى ذواتها يمكن أن يكون موجودة بلا زمان؛ و إذا نسب متغيّر إلى متغيّر بالمعيّة أو القبلية فلابدّ هناك من زمان في كِلا الجانبين؛ و إذا نسب

٨ س: ـ قوله... أخره. ٩ . ن: ـ ما.

٣. ن: . جزوها المتقدّم مطابقاً لزمان متقدّم و.

بهما ثابت إلى متغيّر فلابدٌ من الزمان في أحد جانبيه دون الآخر؛ و إذا نسب ثـابت إلى ثابت بالمعيّة كان الجانبان مستغنيين عن الزمان و إن كانا مقارنين له.

فهذا معان معقولةً متفاوتةٌ عبّر عنها بعباراتٍ مختلفةٍ تنبيهاً على تفاوتها؛ و إذا تؤمّل فيها اندفع ما ذهب إليه أبو البركات من أنَّ الزمان مقدار الوجود حيث قمال: إنَّ الساقي لايتصوّر بقاؤه إلّا في زمان؛ و ما لايكون حصوله في الزمان و يكون باقياً لابدّ أن يكون لبقائه مقدار من الزمان» انتهى قوله.

و بعض المحقّقين من حَمَلَة عرش التحقيق قال في رسالة أنموذج العلوم عـند تــقرير مذهب الحكماء: «الموجود أعمّ من أن يكون ظرف وجوده الزمان كلًّا أو بعضاً أو الآن المفروض فيه؛ فإنّ من الموجودات ما هو زماني الوجود كالحركة و منها ما هـو آنـي الوجود، كبعض الحروف٬ بل منها عندهم ما ليس ظرف وجوده الزمان و٣ لا الآن، بل ينسبون وجودها إلى الدهر و السرمد؛ فإنّهم يقولون: نسبة المتغيّر إلى المتغيّر هو الزمان و نسبة الثابت إلى المتغيّر هو الدهر و نسبة الثابت إلى الثابت هو السرمد، كما لا يخفئ على العارف بقواعدهم: و إذا كان الوجود أعمّ من الأقسام الأربعة؛ فدعوي ً انحصاره في إثنين منها غیر مسموعة.»<sup>۵</sup>

ثمّ قال بعد قسطٍ من الكلام: «تقدّم الواجب على العالم ليس تقدّماً زمانياً؛ فإنّه ليس في زمان و هم أيضاً \_ أي الحكماء \_معترفون بذلك؛ فإنّهم يقولون: إنّ المجرّدات ليست في الزمان؟، بل في الدهر و الدهر وعاء الزمان و محيط به: وكما لايستلزم نفي الفوق عن الامتداد المكانى عدم تناهيه كذلك لا يستلزم نفي القبل عن الامتداد الزماني عدم تناهيه؛ فالوقت إنّما هو حيث وجد العالم؛ و التقدّم الزماني و التأخّر الزماني إنّما هو لأجزاء العالم الجسماني بعضها مع بعض؛ و أمّاً سوى الأجسام و الجسمانيات فليس هناك تـقدّمُ و تَأخَرُ زمانيٌ كما ليس فيها تقدّمٌ و تأخّرُ مكانيٌ»^انتهيٰ كلامه؛ فتبصّر. «منه رحمه اللّه» ٩

١. س: الموجود انه. ۴. س: + هو.

٢. س، ت: كيمض الحروف. ۴. س: . و. ع ن: زمان.

۵. ثلاث رسائل، ص ۲۹۵.

۷. س: لما.

۸ ثلاث رسائل، صصر ۲۱۰ ـ ۲۰۹.

٩. ٧: منه قدَّس سرَّه.

[۲۹۰.] درّة الناج، ص ٣١.

[٢٩١] شرح الإشارات، ج ٣، ص ١١٩.

[ ٢٩٢] هذا ما ذهب إليه الحكماء و أمّا ما ذكره صدر المدقّقين في آخر الفصول من رسالته في إثبات الواجب تعالى و صفاته حيث قال جارياً على سبيل تحقيق الحكمة: و منها \_أي من صفاته تعالى \_الأزلية و أزليته إثبات السابقية على غيره و نفي المسبوقية عنه؛ و مَن تعرّض للزمان أو الدهر أو السرمد في بيان أزليته فقد ساوى معه غيره في الوجود؛ فلعلّة من نقص التتبّع أو ضعف التدبّر و إن كان قد أخذ ذلك من كلام الحكيم الطوسي في شرح رسالة الملم؛ فإنّ مَن تصفّح زُبّرهم محصّلاً لمقاصدهم لم يقع في تسوية غيره ـ تعالى ـمعه في بيان الأزلية و لم يجعل الأزلية له غير صفة سلبية.

ثمّ التحقيق أنّ ذكر السرمد في بيانها ممّا يبان به غيره ـ تعالى ـ عنه في الأزلية و يبعد و ينحطَّ و يهوى في مَهوى الحدوث و يهبط على ما حقّقناه ولكن لم يكن ميسّراً لتحقيق ذلك إلّا من خُلق له؛ و الحمد لمُفيض الحقّ حقّ حمد. «منه رحمه اللّه»

[٣٩٣] قال: فالأوّل كالوحدة و الزوج و الفرد، و الثاني كاللاَّعمىٰ ' أي البصير. «منه رحمه اللّه»

[۲۹۴] التعليقات، ص ۱۸۸.

[ ٢٩٥] «النحيزة» الطبيعة. \* «منه رحمه الله» "

[ ۲۹۶] الرواشح السعاوية، ص ١٩ و ١٣٣٧؛ مشرق الشمسين، ص ٣٩٨ و الفصول المهمئة، ج ١، ص ٢۶٣.

[٢٩٧] الصافّات / ١٨٠.

[٢٩٨] هذا الفصل أوّل ما يتمهّد لإقامة البرهان على تناهي امتداد الزمان في جهة الأُول. «منه رحمه اللّه»

۲۹۹. ]أي صاحبه. «نصّ» ا

[٣٠٠.]أي لايمكن الإذعان. «نصّ» ٢

[٣٠١] جمع هَمَجَة و يقال للرَّعَاع من الناس الحَمْقَى: «إنَّما هم هَمَجٌ». الصحاح ".

[۴۰۲] التحصيل، ص ۴۳۷.

[٣٠٣] قال بهمنيار في التحصيل: «وليس للحركة بعمنى القطع وجودً إلّا في النفس: و إذ قد عرفت هذا فقد صح عندك بطلانُ قول من يبطل الحركة بأن يقول: إنّها أمر سيال و السيّال يكون متقضّياً و لاحقاً؛ فلا المتقضّي له وجود و لا اللاحق: و بان أيضاً أنّها ليست من الأمور التي يحصل بالفعل حصولاً قارّاً مستكملاً، بل هي كون في الوسط بين المبدأ و المنتهى بحيث لم يكن قبله و لابعده فيه و يعرض لهذا الكون إمكانُ فرضِ حدودٍ بلانهاية فيه بالقوّة لا بالفعل. أمّا في الحركات المكانية فتوجد حدود في المسافة بالقوّة بين الطرفين. هم محمّة تعرضها الموافاة: و أمّا في الكيف فيؤخذ أنواع بلانهاية بالقوّة بين الطرفين. هم محمّة تعرضها الموافاة: و أمّا في الكيف فيؤخذ أنواع بلانهاية بالقوّة بين الطرفين. هم محمّة

[۲۰۴.]التحصيل، ص ۴۲۰.

[٣٠٥] و كلام خاتم العكماء المحققين في كتاب النجريد في إيطال ما يتشبت به لإثبات الجزء الذي لا يتجزّى من أنّ الحركة موجودة قطماً و لا يكون وجودها في الماضي و المستقبل لانعدامهما. فيكون وجودها في الحال الغير المنقسم و كذلك الزمان أيضاً موجود قطماً و لا يكون الماضي منه موجوداً و لا المستقبل؛ فيكون الموجود منه هو الآن الحاضر الغير المنقسم صريع في وجود الحركة القطمية في الأعيان لكن في مجموع الزمان الذي يقع هي فيه على سبيل وجود الأمور في الماضي أو في المستقبل لا في الحال حيث قال: و الحركة لا وجود لها في الحال و الآن لا تحقق له خارجاً؛ إذ لو لم تكن

١. س: - أي صاحبه. «نصّ ٥ ٢. س: - أي لايمكن الإذعان. «نصّ ه

٣. الصحاح، ج ١، ص ٣٥١. ٢. س، ن: هو. ٥ ن: ـ قال بهمنيار... بين الطرفين.

الحركة القطعية من الموجودات العينية كما أنّ الآن ليس منها لأبطل الشبهة بالحركة أيضاً بعدم تحققها خارجاً كما فعل في إيطال الشبهة بالآن؛ وحيث نفى وجود الحركة في الحال لا مطلقاً و وجود الآن في الخارج مطلقاً علم أنّ الحركة لها نحوٌ ( وجودٍ في الخارج و إن لم يكن في الحال؛ فإنّ ذلك أخصّ من الوجود في الأعيان؛ فتبصر. «منه رحمه الله»

[٣٠٧] و قال في النفاه أيضاً: «و لمّا كانت المسافة و حدودها موجود تين صار الأمر الذي من شأنه أن يكون عليها و مطابقاً لها أو قطعاً لها أو مقدار قطع لها له نحو من الوجود.» و قال في إلهيات النفاه في الفصل المعقود لبيان أنّ المقادير الموجودة أعراض بعد أن أثبت وجود الخط و السطح و الجسم التعليمي و أنّها أعراض؛ و أمّا الزمان فقد كار تحقّق لك عرضيته و تعلّقه بالحركة في ما سلف؛ فبتي أن يعلم أنّه لا مقدار خارجاً عن هذه المقادير فنقول: لأنّ الكمّ المتصل لا يخلو إمّا أن يكون قاراً حاصل الوجود بجميع أجزائه أو لا يكون. فإن لم يكن، بل كان متجدد الوجود شيئاً بعد شيء فهو الزمان؛ و إن كان قاراً و هو المقدار: فإمّا أن يكون أتمّ المقادير و هو الذي يمكن فرض ثلاثة أبعاد فيه؛ إن ليس يمكن أن يفرض فيه بُعدان إذ كلّ متصل فله بُعدٌ مّا بالفعل أو بالقوّة؛ و لمّا كان فقط؛ و إمّا أن يكون ذا بُعدٍ واحد فقط؛ إذ كلّ متصل فله بُعدٌ مّا بالفعل أو بالقوّة؛ و لمّا كان لا أكثر من ثلاثة و لاأقلّ من واحد فالمقادير ثلاثة؛ فالكثيات المتصلة لذاتها أربعة» لا أكثر من ثلاثة و لاأقلّ من واحد فالمقادير ثلاثة؛ فالكثيات المتصلة لذاتها أربعة»

[٣٠٨] النجاة، (الطبيعيات)، المقالة الثانية، ص ١٠٥.

[ ٣٠٩] الحكماء ذهبوا إلى وجود العرض الغير القارّ و حكموا بأنّ صدق الوجود على القارّ و غير القارّ مختلف بالتشكيك؛ لأنّ وجود الشيء القارّ الذات أقوى و وجود الشيء الفارّ الفارّ موجود الشيء الفير القارّ أضعف؛ و لاشكّ أنّ ذلك كلّه إنّما يتصوّر إذا كان العرض الغير القارّ موجوداً على وصف عدم قرار الذات. «منه رحمه اللّه»

(٣١٠) أوضح الشيخ ذلك في التعليفات حيث قال: «فرق بين أن تفيض عن الشيء صورة معقولة و بين أن تفيض عنه صورة من شأنها أن تعقل؛ فإنّ معنى الأوّل أنّها صدرت و هي معقولة بالفعل؛ فيكون عقليتها حيننذٍ صدورها أو سبب صدورها؛ و معنى الناني أنّها صدرت و هي بالقوّة معقولة: فإنّها تعقل بعد صدورها» انتهئ. «منه رحمه اللّه»

[٣١١] لوكان الباري \_ تعالى \_ لا يدرك معلوما ته دفعةً واحدةً معاً "بلازماني يدخل في علمه، بل كان يدركها شيئاً بعد شيء، كما أنّ وجود تلك المعلومات في أنفسها كذلك لكان فيه \_ تعالى \_ أيضاً قوّة تقبل الأشياء بعد ما لم تقبلها؛ فكان مادّياً؛ و هذا الاستدلال ممّا ذكره " الشيخ في التعليقات ". «منه رحمه اللّه»

[٣١٣] إقوله: «علم عقلي» <sup>3</sup>إن قيل: تلك الحوادث الزمانية مادّية؛ فكيف تكون معقولة لم تعالى ـ و العلم العقلي يقتضي تجرّد المعقول؟ قلت: هي مادّية باعتبار وجودها في أنفسها لا من حيث وجودها للمبدأ؛ أي حضورها عنده؛ فإنّ ذلك و إن كان عين وجودها في أنفسها بالذات لكن هناك تغاير بالاعتبار؛ فالمادّي في نفسه لا يلزم أن يكون كذلك بالإضافة إلى من يحيط به من جهة حضور أسبابه المؤدّية إليه عنده و لايستلزم ذلك صيرورة المادّي مجرّداً، بل إنّما يستلزم أن لا يكون حضوره عند بارئه من جهة خصوص مادّيته، بل من حيث حضوره عنده بجميع أسبابه المؤدّية إليه في الحدّ المختصّ هو به من حدود امتداد الزمان دائماً و لانعني بالمعقولية هناك إلاّ هذا المعنى و لايأبي ذلك كون الشيء مادّياً في وجوده؛ فليدرك. «منه رحمه الله»

[٣١٣] أحدهما من جهة كونه علماً بها من طريق العلم بأسبابها كما يكون في العلم العقلي؛ و ثانيهما من جهة كونه علماً بها من حيث لايتصوّر بينها تعاقب و تقدّم ً و تأخّر بالنسبة إليه \_ تعالى ' \_ ؛ و ذلك شأن العلوم العقلية عندنا. «منه رحمه الله»

[٣١٤. | التحميل، ص ٥٧٤.

٨. المعلمة الناس ١٩٩.
 ٢. ن: مماً ١٠ ٣٠ س: ذكر.
 ٩. المعلمة الناس ١٩٥.
 ٨. ن: مقوله علم عقلي.
 ٩. ن: موله علم عقلي.

٧. س: ـ تمالي.

[٣١٥] شرح الإشارات، ج ٣، ص ٣٠٤.

ا ٣١٤. المائدة / ٥٤.

[٣١٧] و لقد بين المصنف جميع هذه البراهين مفصلاً في الفصل الثاني مـن كـتابه
 الموسوم بتقويم الإيمان صص ٢٥١ ـ ٢٢٧ إن شئت فراجع. «اوجبى»

[٣١٨] و كذلك ينتهض البرهان على ما زعمه و قرّره على إيطال أنّها لانهاية لها في جانب الأبد أيضاً، و ما تمحّل له في هذا الكتاب لدفع هذا الإيراد ممّا لايُجدي، فإنّه على زعمه كلّ معلول أزلي و أبدي قارّ و غير قارّ موجود في وعاء الدهر لاتشذّ عنه مثقال ذرّة؛ فلو كان أبدياً لجرت براهين التناهي فيه كما يجرى في الأزلية بلا فرق؛ فتأمّل و تدبّر و لا تغترّ . «ح س م» (

[٣١٩] الأنعام / ٤٥.

[٣٢٠] يعنى امتناع لاتناهي ما يرتسم في الذهن إذا حمل عليه المقدار المتّصل بالحمل المتعارف و كذلك لاتناهي ما يرتسم في الذهن إذا حمل عليه الكمّ المنفصل أو كونه معروضاً له ذلك الحمل أيضاً بخلاف ما إذا كان الحمل الصادق أوّلياً فقط؛ فتفقّد «منه رحمه الله»

[ ٣٢١. ] كالحسّ المشترك و الباصرة. «منه رحمه الله» ٣ [ ٣٢٧. ] أي الموجود بتمامه معاً. «منه رحمه الله»

المحتقد القائلين بوجود البعدة المحققين في حائبة التجريد: «المقدار لايفارق العادة في الخارج إلاّ عند القائلين بوجود البعد المجرّد لكنّه يفارقها في الذهن لجواز أن يستخيّل المقدار مع الذهول عن جميع الموادّ. فإذا تخيّلناه \_أعني المقدار الممتدّ في الجهات الثلاث \_من غير أن نلتفت إلى شيء من الموادّ و أحوالها كان ذلك المستخيّل جسسماً الثلاث \_من غير أن نلتفت إلى شيء من الموادّ و أحوالها كان ذلك المستخيّل جسسماً تعليمياً. ثمّ إنّه لايمكننا أن نتخيّله إلاّ متناهياً؛ لأنّ البرهان الدال على تناهي الأبعاد في الخارج يدلّ على تناهيها في الذهن؛ لأنّ الامتداد المخصوص المتخيّل لايرتسم إلاّ في

آلة جسمانية يجب تناهيها؛ فيجب تناهي ما حلّ فيها.»

بل نقول: الأدلّة المذكورة في تناهي الأبعاد جارية في الامتداد الشخصي المتخيّل إذا كان غير متنامٍ بلا فرق.

لايقال: إذا امتنع تصوّر المقدار الذي لايتناهي امتنع الحكم عليه بامتناع وجوده.

لأنًا نقول: الممتنع تصوّر امتداد شخصي غير متناهٍ لايتصوّر امتداد لايستناهى عملى وجه كلّى. فالممتنع هو المتخيّل الاالمتعقّل؛ و إذا تخيّل الجسم التعليمي متناهياً كان هناك سطح؛ فإذا تخيّل ذلك السطح من غير التفات إلى الجسم و أعراضه كان ذلك المتخيّل سطحاً تعليمياً و كذا الخطّ. «منه رحمه الله»

و التحقيق أن يقال: الممتنع هو تصوّر امتداد شخصي غير متناهٍ على معنى أن يصدق عليه بالحمل المتعارف أنّه امتداد غير متناهٍ؛ أعني أنّه فرد منه لاتصوّر الاستداد الفير المتناهي على أن يكون صدقه على المتصوّر إنّما هو بالحمل الأوّلي فقط؛ أعني أنّه طبيعة الامتداد الفير المتناهي و حقيقته بعينها لا أنّه فرد تلك الحقيقة؛ فليدرك. «منه رحمه اللّه» [٣٢٣] يونس / ٣٢.

[٣٢٥] و هذا معنى ما تسمعهم يقولون: «التسلسل من جانب المعلول إنّما يتصوّر لو عُنِيَ اللانهاية اللايقفية لا اللانهاية العددية بخلاف التسلسل من جانب العلّة. «نـقل ا بخطّه»

[٣٢٤] و يلزم من ذلك انتهاء الحوادث الزمانية إلى حيث لايتحقّق بعد ذلك حادث و حدوث. «منه رحمه الله»

[٣٢٧]الكهف / ١٠٩.

[٣٢٨] لست أحصّل لهذا الكلام معنى فيتأمّل فيه لعلّك تهدى. ٢

[٣٢٩] أي للشبهة.

[٣٣٠] لا يخفى أنّ هذا الكلام مخالف لما بيته سابقاً من أنّ كلّ ما هو معلول له \_ جلّ شأنه \_ دفعةً في وعاء الدهر و إن كان غير قارّ؛ وقد جفّ القلم بما هو كانن قارّاً أو غير قارّ. فالزمان بأسره و الحوادث الزمانية بأسرها أبدية و غير أبدية موجودة مماً في الدهر؛ لانّها أبدية بمعنى أنّها لا يقف كالأعداد. فالبرهان جارٍ فيها أيضاً هادم لفروع أبديتها كما هو قالع أساس أزليتها؛ فتبصر و لا تغر. «ح س» \

[٣٣١] أنظر: نقد المحمثل، ص ٢٠١.

[٣٣٢.] الصديع هو الصبح. ٢ «نقل ٢ بخطّه»

[٣٣٣] ما أدري لماذا استشهد بهذه العبارة؛ فإنّها صريحة في القدم و هو في مقام إثبات الحدوث. نعم يمكن أن يكون استشهاده للمتهرّس بالقِدّع؛ فتدبّر.

[٣٣٤] التعليقات، ص ٨٤.

[٣٣٥] و يتمّ البيان بفرض حركتين مختلفتين سرعةً و بطؤاً قبل وجود الزمان، كما قال في التعليفات: «يمكن أن يفرض في العدم المطلق حركتان عظمى و صغرى؛ و محال أن تبتدنا معاً و تنتهيا معاً؛ فلابد من أنّ تخلّف الصغرى عن الكبرى بشيءٍ؛ فما تخلّف به عنها هو مقدار و يحصل تقدم و تأخّر؛ و هذا هو صفة الزمان لا غير» انتهى. «منه رحمه الله»

[٣٣٤] يعنى أنَّ الفرق بين غير الحركة وبين الحركة في إمكان الوجود قبل بداية الزمان الذي يفرض حادثاً و الحركة الحادثة فرضاً و لا إمكانه تحكَّمٌ عجيبُ. «منه رحمه الله» [٣٣٧] النجاة، (الإلهيات)، ص ٢٥٧.

[٣٣٨] هذا تصريح منه بقدم العالم و تسرمده و أنّ تقدّم الواجب عليه ليس إلّا تقدّماً ذاتياً نعوذ باللّه من ذلك.^

[٣٣٩] التعليقات، صص ١٣٩ ـ ١٣٨.

۱. س: ـالایعفی... ح س. ۲. الصحاح، ج ۴، ص ۱۳۴۱. ۴. ن: ـ نقل. ۴. العلیقات: تخلق ۵ الصلیقات: نخلق ۶ الصلیقات، ص ۱۹۲۶.

٧. س: ١هذا تصريح... ذلك.

[ ٣٤٠] قال المطرّزيّ في مغرب اللغة: «ريثما فعل كذا أي ساعة فعله.»

[٣٤١] أي كما لايسبق مجموع الزمان. «منه رحمه اللُّه»

[٣٣٢. إقال الشيخ في النعليقات: «الشيء الزماني يكون له أوّل و آخر و يكون أوّله غير

آخره. الله الله الله الله الله

[٣٤٣] الإضافة بيانية و المراد النتائج. «نصّ»

[٣٤٣] الإضافة لامية و المراد الأقيسة البرهانية. «نصّ»؟

[٣٤٥.] أي في الواجب. «منه رحمه اللّه»

[٣٤٤.]أي في الحادث. «منه رحمه الله»

[٣٤٧] التعليقات، ص ٣٣.

(٣٤٨] المصدر السابق، ص ١٤٢.

[٣٤٩] التحصيل، ص ٤٤٢.

[٣٥٠] أي شيئاً شيئاً. «منه رحمه الله»

[٣٥١] «نَكَبَ عن الطريق ينكُبُ نكوباً» أي عدل و «نكّبه تنكيباً» أي عدل عنه و اعتزله الصحاح"

[٢٥٢] الجمع بين الرأيين، صص ١٥٤ ـ ١٠١.

[٣٥٣.] النجاة، (الإلهيات)، ص ٢٢٣.

[۳۵۴.] یعنی آنّه مسبوق بعلّه کونه فقط و بعدم زمانی. «نصّ» ۴

[٣٥٥] إنّما قال: «أكثر تعويله» لأنّه قد يعوّل على إسكندر الأفروديسي و أترابه. «منه رحمه اللّه»

[ ٣٥٣. ] و هو قطب فلك التحقيق. «منه رحمه الله»

[٣٥٧.]شرح حكمة الإشراق، ص ١٩.

المعلقات، ص ۱۴۲. ٢. س: - الإنسافة ببيانية... البرهانية نض.

٣. الصحاح، ج ١٠ ص ٢٢٨. ٢. س: ـ يعني ... نصّ.

[٣٥٨] الجمعة / ٤.

( ٣٥٩. ] التعليقات، ص ٨٥.

[ ٣٤٠. ]ذكر المسائل لتلميذه في صورة الأسؤلة ثمّ عيّن المراد و ذلك أُسلوب الحكماء

العظام. «منه رحمه الله»

[ ٣٤١] أي العدم الطاري.

[٣٤٣] أي العدم الطاري.

[٣۶٣] قوله: «من الأزل» أي عدم تحقق الوجود في زمان العدم لا يكون له أوّل، بلكان معدوماً في ذلك الزمان من الأزل إلى الأبد؛ لأنّ زمان العدم الطارى لا يكون وعاه وجود ذلك الشيء أصلاً، فعدمه حيننذٍ في ذلك الزمان لا يكون حادثاً، بلكان ثابتاً في الأزل و يكون كذلك إلى الأبد. نعم إن ارتفع تحققه في زمان الوجود عن ذلك الزمان لا يكون هذا الارتفاع من الأزل؛ لأنّه لا يجوز حيننذٍ أن يقال هذا المعدوم كان معدوماً في زمان الوجود من الأزل؛ لأنّه يكون موجوداً حين زمان الوجود. ثمّ حسدت في ذلك الزمان العدم؛ فلا يكون ذلك الزمان العدام.

[٣۶۴] أي زمان الوجود.

[٣۶٥] أي تحقّق الوجود. ١

[ ٣۶۶] إنّما جعل النفس ذات الشعبتين باعتبار قوّتَيها النظرية و العملية؛ و القوّة العاقلة ذات الحلق باعتبار مراتبها الأربع من العقل الهيولاني و العقل بالملكة و العقل بالفعل و العقل المستفاد؛ و القوّة النظرية ذات الثقبتين باعتبار الحدس و الفكر و النظر البحثي و النظر الإشراقي. «م ح ق [ = مير محمّدباقر الداماد] نقل ً بخطّه»

[٣٤٧] المراد بعالم الغرورِ عالمُ الهيوليّ و ما يتعلّق بها؛ و لذلك حصل الاتصال بالملأ الرفيع؛ أعني الجواهر المفارقة العقلية بعد الانفصال عنه؛ و بإقليم الزور عالمُ الإمكان و ما يتّصف به؛ و لذلك علّق على مفارقة أصقاعه التمسّكُ بجناب الربّ الأعلىٰ. «منه رحمه

٨ ن: ١ أي تلعدم الطاري... الوجود. ٣. ن: الإشراقي كذا.

"4ĬII

[۴۶۸] أي ما يعلّق. ١

[٣٤٩] كان الأوّل باعتبار كون المقابل التدريجي دفعياً و هذا باعتبار كون مقابل الدفعي تدريجياً.٢

[ ٣٧٠] المراد بالسكون هيهنا انتهاء الحركة لا المعنى المقابل للحركة اصطلاحاً. فقد تحصّل لديك بما أسلفنا لك تحقيقه أنّه بذلك المعنى منطبق على الزمان و متقدّر به بالعرض على ما سلف مفصّلاً؛ فتذكّر. «منه رحمه اللّه» "

[ ٣٧١] قوله: «من الأزمنة الحادث ارتسامها» \_إلى آخره \_ أو أمّا أبعاض الزمان الممتدّ الذي هو مقدار حركة الفلك 4 الأقصىٰ فهي و إن كانت تدريجية الحدوث في الأعيان لكن ليس حدوثها في زمان؛ لأنّ الزمان ليس له زمان؛ بل هو موجود في نفسه؛ فلابدُّ عميم التدريجي من أن يكون حدوثه في نفسه تدريجياً أو في ظرفٍ يشملها؛ و قد ذهل عن ذلك كثير من الأذكياء. «منه رحمه الله» ٧

[٣٧٢] قوله: «بل الأعدام الطارئة للحوادث^مطلقاً ؟ بعد آخر آنات وجودها» يخرج بذلك القيد عدمُ الحركة القطعية مثلاً ؛ فإنّ الحركة القطعية لكون ظرف وجودها الزمان لا يكون موجودة في شيء من الآنات حتّى يكون لها آخر آنات الوجود، فتنعدم ١٠ بعدها، بل معنى عدمها أنَّ وجودها يختصّ بقطعةٍ من الزمان و لايكون زمان غير ذلك الزمان ظـ فأ لوجودها أصلاً؛ فيكون معدومة في غير ذلك الزمان أزلاً و أبداً؛ و أمَّا وجودها في الآن فغير متصوّر أصلاً؛ فكلّ آنِ فُرض في جانب الأزل أو في جانب الأبد ١١ لا يكون ظرفاً لوجودها أصلاً؛ فهي ليست بحيث يصحّ أن يكون موجودة في آن؛ فيطرؤها العدم بعد ذلك الآن.

و من لطائف الاتّفاقات أنّي رأيت في العنام ليلة الخميس تاسعة عشر ليالي الشــهر

٢. س. ق: مكان الأوّل... تدريجياً. ٣٠ ق: دام ظلَّه العالي. ١. ق: ـ أي ما يعلّق. ى ن: + مور. ۵ ن: دالفلك.

۴. من ق: ـ فوله... آخره.

٧. ق: مند أدام الله طلله. ٩ س، ق: - قرله... مطلقاً. ٨ ن: دللحوادث.

> ١٠. ق: فينعدم. دد قدالا

الأصبّ رجب المرجّب لعام ١٠٠۶ من الهجرة أنّه قد حضرني شخص يقال إنّه من العلماء الفخام و الحكماء العظام: فذكرت له ما حقّقناه من أنّ الحادث الزماني على ثلاثة أقسام: تدريجي الحدوث و دفعي الحدوث و زماني الحدوث.

فقال: ذلك حقّ في جانب الوجود؛ و أمّا حدوث عدم الشيء الواحد فلا يعقل أن يكون ندر يجياً.

قلت: و لا أن يكون دفعياً ؛ لأنّه لايمكن طريانه في آخر آنات الوجود و الا اجتمع الوجود و الآ اجتمع الوجود و العدم في آنٍ و لا في آنٍ يليه، لامتناع التشافع في آلانات ؛ فعبقي أن يكون حدوث العدم للشيء الزماني زمانياً في نفس الزمان و في كلّ آنٍ من الآنات المفروضة فه. «منه رحمه الله» ا

[٣٧٣] هو الفاضل المحقّق ٢، جلال الملّة و الدين، محمّد الدواني؛ قال ذلك في رسالة أنموذج العلوم؟. «منه رحمه اللّه»؟

[ ٣٧٣. ] يقال: «طال عليه و استطال» أي ترّفع عليه و علاه. «منه رحمه اللّه<sup>۵» ؟</sup>

[٣٧٥] تم البهة الأخرى لا أن تنقطع حركته عند الانطباق؛ إذ لو انقطمت المماس و يفارقه في الجهة الأخرى لا أن تنقطع حركته عند الانطباق؛ إذ لو انقطمت الحركة هناك كان أعظمية زاوية «ابج» المستقيمة الضلمين من زاوية القطر و المحيط و انضياف زاوية التماس من خارج إليها تحصلان دفعة عند انقطاع الحركة؛ و الطفرة إنما هي الوصول إلى مقدار في حد من حدود الحركة في الوسط من دون الوصول إلى أقل منه قبله لا الوصول إليه كذلك في طرف الحركة : إذ يمكن أن يكون صدوت ذلك المسقدار موقوفاً على انقضاء الحركة لا على سبيل الانطباق عليها؛ فليتأمل. «منه رحمه الله» وموقوفاً على انقضاء الحركة لا على سبيل الانطباق عليها؛ فليتأمل. «منه رحمه الله»

٨. ق: دام مجده. ٢. ق: المدقَّق. ٣. ق: المدقَّق.

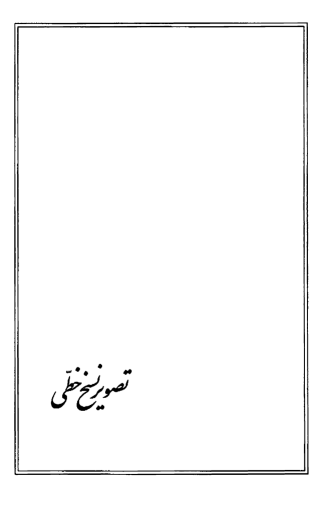
٣. ق: منه طال بقائد. ﴿ قَ: دام طَلَّه.

انظر: الصحاح، ج ۱۳ ص ۱۷۵۵ و النهاية، ج ۱۳ صص ۱۳۵ ـ ۱۴۲. ۷. س: ـ ثمّ.
 ۸ س: مستفيمة. ۹ ق. منه مدّ ظله العالى.

[۳۷۶] وأمّا ما ذكره بعض المشهورين بالتحقيق في شرح الموافف لدفع التشكيك حيث قال: «المماسّة على النقطة الأولى و إن كانت حاصلة في آن لحكها باقية في زمان حركة الدحرجة المؤدّية إلى المماسّة على النقطة الأخرى ففي آن حصول هذه المماسّة الثانية تزول المماسّة الأولى و هكذا كلّ مماسّة على نقطة تحصل في آنٍ و تبقي زماناً؛ و لا ينافي ذلك استمرار حركة الكرة كما يظهر ذلك بالتخيّل الصادق لحركة الدحرجة؛ فلا يلزم تتالي النقط و الآنات؛ فلا يكاد يتكلّفه من له قرّة النظر التامّ و بضاعة التحصيل البالغ كما يظهر ممّا حصلناه في أصل الكتاب مفصلاً، بل الحقّ على خلاف ما ارتكبه؛ فإنّ كلّ مماسّة على نقطة إنّما تحصل في آنٍ و تزول في زمانٍ هو بعد ذلك الآن و لا يلزم تتالي النقط و على نهد رحمه اللّه» المنافقة ويُما تحمه اللّه»

[٣٧٧] وبيان الشيء "بما هو مجهول أيضاً؛ فإنّه لايتمّ هذا البيان إلّا بأن يقال: إنّ الكُرة تلاقي السطح في الآن الأوّل بنقطةٍ و في الآن الثاني بـنقطةٍ أخـرى و هكـذا و الآنــات متجاورة؛ فالنقط متجاورة. «منه رحمه اللّه» "

٢ ق: الشيخ.



المارين المارين المارين المارين المورين المارين المورين المارين المارين المورين المارين المورين المارين الموري Chillian Line La La Maria Single الماليم المالي ا لتما يتروا لثناء وزاء ساردي تدسك وكالك يا اوّل كمأوك عَلَة العلوالقدم حريم لجبرة الاقصى ساحة خاره الله باركت حرام والعنم غزيالة المربوبيتنا فتل ددوسنا سخرى المربوبين عن المربوبين عوماً و المربوبين عوماً و الموهوم مع معرف خادالمالية في ملك الذعب لايوازى المعاولة بهناس رتلة الطبيقة فأسق للالكن معلق مج الامرو يزيمنا

تصویر صفحة آغازین نسخة ناقص کتابخانة مرکزی دانشگاه تهران دش.

ر كېسماتدېزىم ناچېرىنى دېرى دودانى دارومېرلىك اقعهم *والتنا؛ درا، براق قدرت كابك* أو القول عنه العوالقدم مويم للمرد*ت بوشيّ* فالرعفون ملاسن ونافيع المدوس كالدفعي من ماصف والذي وكست جود العدم فوالغ روت فدل نوسن في عديم رة ك تروك فو حدالم وم مصحر خنا المعر بفو منسك الذي وورزى الدخرد متبت من رفذة الطبعة زعن اللف بفوزيج الامروز بهاج فاورة ولجست نبوت ادم وكن بمرطئ العقل عا نسطى النراكوري منهن نبآر فدرك إموا فبنمره وأ بِقَرْ بِن رُّوْسِ مِعْ مِوْلِيرِ لَا وَإِنِّي مَا مَنْ تَطُوار امر ، رَبْ دَاكِتْ عَارُضَ إِنْ الْحَاكِمُ مُنْ اطِد الطب المُعْمِين مُن وَيَ وَيُحَدِينُ مِن الرَّارِ وَاللَّهِ وَيَعْمِينُ الرَّالِينَ وَاللَّهِ الرَّالمية و عكوس شير ززرت كؤم العول اله وبنرصوك عن ل في وفر و إمعا خواوفت اوفعي والمخير الذي ركب البيوننثي انت درا، ما ه بنيا الرماه منيا الرحجيت كنت وظه رك ك الع الفارة ب الأظرة ورنيت لحال من شراه يما عاصر از دواج مني لغيروالحريت أيوارا الدَرّة والفاهرة وَإِفْرَالِعَوْلِ إِنْفُول نُراحِيه النَّفْ عِلْمَ وَالطَّ مِنْ وَرُوهُ لِمِهِ فَاغْرَبُ غ من ربط وبنر الدور الاستان سن فرصت عن حرف مؤدَّدًا فانتكب في من يستك و بقدار تنظیمه نم از ان نامین من وفر العربا خلیند و فرانسیره ادعین نوعی ا

وافن اوك دواكوالوسك ولااري فالوا الآن روك في معركم في مفيخ والملك والبرنسين الم بما ب فرمک وانجبول شبط *ن یا فلی ب*یّ والل<sup>ا</sup> المرتكبين ومؤكر والفوالور والكاكماك المرسلين والمدارة خوالعمومين ما دارب كموا والارمين الزعة النب موالما فالادامرك لعاكم سنوفائ ايروث الزه فالحنوال مِنَى ما عِيراللوفِ وما يُما طابلوه *إِنها الأ*لم

Talk Markey The same of the sa ه- بلاف الأول و باطرائع رزاء درات رزاء درایکم ایرانستان به طالع دشانی الاقور رزاع درایکم ويكادُل الأولود إخزالين القدم وم في وعدن فكت كامر مولون الديدا في والهم ومخريج فالعنوص شاط الفرائغ فتان مرتبا رضك رومونه مي المارين المارين المارين المارين المارة كل مارارا والمند المراج نام مجلّا لا من المارين المارين المارة كل مارين المارين ري احقه امن و الازار دا منادت دو ما لونو الأو و و المونو الأو و و ما لونو الأو و و ما لونو الأوروبي المعرّ المعرفيّة المنادي المداون المنادت و و ما لونو الأوروبي المعرّ ر ده مات دو ۱۰ انونها (اگردیکس) به از به به در ۱۱ مناخ البقرانا به مقدکان به در العقلی الق او توکم به از به به به به المرادی در این در ۱۱ ماده . پرمورکه امعادها را نشارهٔ شان نار دریت کالمت یکراه کی روس مدادة المورد المارة المورد المورد المورد المورد المارة والفارة المورد والفارة المورد والفارة المورد والفارة المورد والمورد والمارد والمورد والمارد والمورد والمور



۱. آیات ۲. روایات ۴. آمک ار ۶. کروه ه ۲. کتابها ۲. کتابها

### ۱. *آمات*

| قُلْ لَو كَانَ البَحْرُ مِذَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي ١٨٢ | إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرِصَٰادِ٧                |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| كَسَرَابٍ بِقِيمَةٍ يَخْسَبُهُ الظُّمْآنُ مَاءً٣        | بَعْدَ الحَقِّ إِلَّا الضَّلال١٨٢               |
| كَطِيَ ٱلسَّجِلُ لِلْكُتُبِ                             | بَلْ ٱنْشُمْ فَوْمٌ تَجْهَلُونَ١٣٥              |
| لاَيَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ ١٣٠، ١٣٠           | تَشْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ١۴٠                       |
| مَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً١١٨               | تَعِيهَا ٱذُنَّ وْاعِيةً                        |
| وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ وَ الأرْضِ ذَاتِ ع        | ذٰلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءُ ٢١٢ |
| وَ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَشْأَءُ٣٧                       | فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرُت٨١ مَا                 |
| وَ مَا هُوَ عَلَى الغَيْبِ بِضَنِين٢٢٨                  | فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً                      |
| هٰاؤمٌ اقْرَوُّا كِتْابِيّه                             | فَكَشَفُّنَا عَنْكَ غَطَاءَكَ٥٢                 |
|                                                         |                                                 |

### ۲. روایات

| لو كُشف الغطاء ما ازددتُ يقيناً           | ذا تقرَّب الناس إلى خالقهم بأنواع البرّ ٨ |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| مع كلُّ شيء لا بمقارنةٍ و غير كلُّ شيء١١٧ | لإيمان يماني و الحكمة يمانية ٢۴٨          |
| نيَّة المؤمنُ خير من عمله                 | عدىٰ عُداك نَفْسك التي بين جنبيك ٩        |
| هل يستى عالماً إلّا١٤١                    | كُلُّ مُيَشِّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ١١٧      |
| يا على إذا عنَّى الناسُ أنفسَهم           | ليل العلم خير من كثير العمل ٨             |
|                                           | يمة كلِّ إمره ما يُحسنه٨                  |

### ۲. انعیک ار

|                               | الف. عربی                           |
|-------------------------------|-------------------------------------|
| فمسك حديثي في هواها لأهله     | إذا ما بدت ليليٰ فكلِّي أعين٣       |
| كن كان هذا الدّمع بجرى صبابةً | تجافت جنوبي في الهوىٰ عن مضاجعي . ۴ |
|                               | تولَىٰ زمانٌ لعبنا به۴              |
|                               | ب. فارسی                            |
|                               | چون که اخوان را دلمی کینه ور است ۴  |
|                               | نقص دُر باشد ار بها كُنّمش۶         |

# ٤. کسان

| •6, 76, 80, 79, 79, •7, 77, 07 | بُرِقَلْسب ٢٠٥، ٢٠٥،                   |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| ۹۷، ۱۸، ۱۸، ۲۸، ۹۸، ۸۸، ۹۰، ۹۹ | بلَوثيوسب٠٠٠٠                          |
| ۵۹، ۸۹، ۹۹، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰۱، ۴۰۱ | بن الأثير ٢٤٨، ٢٥٠، ٣٠٠، ٣٠١           |
| ۹۰۱، ۸۰۱، ۵۱۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۳۱   | بن شهر آشوب                            |
| ۵۲۱، ۱۶۱، ۹۶۱، ۶۵۱، ۵۲۱، ۹۶۱   | ين كمونة                               |
| 991, 291, 191, 191, 621, 121   | بو البركات البغدادي٢٨                  |
| 191, 791, 707, 407, 117, 417   | بوعلى بن سينا (الشيخ / الشيخ الرئيس /  |
| 717, 777, 077, 777, 767, 267   | رئيس الحكماء /معلّم الحكمة المشّائية / |
| 107, PSY, 197, 697, 997, VQY   | صاحب الإشارات) ٨، ١١، ٢٠، ٣٧، ٢۶،      |
|                                |                                        |

| <b>ئالس</b> ١                        | ۸۹۲، ۲۷۲، ۱۷۲، ۹۷۲، ۲۸۳، ۵۸۲،           |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| ثامسطيوس ۲۰۶، ۱۳                     | 2A7, 0P7, 1P7, VP7, P07, P17,           |
| الجبائي١٥، ٧                         | የም• ነዣናቃ                                |
| جلال الدين الدواني ٣٥، ٢٤، ٢٣٣، ٣٠٠  | أبونصر الفارابي (المعلّم الثاني / فاضل  |
| 7 • 73 × 1 74 2 7772 7777            | المتأخّرين)١١، ١٠١، ٢٠١، ٣٤، ١٣٤، ١٢٨،  |
| ديوجانس                              | 701, 207, 017, VPT                      |
| ذيمقراطيس٧:                          | أبي البركات البغدادي٨٩                  |
| سقراط۰۰۰ ۱۰۱۰                        | أبي نعيم ٢٤٩                            |
| شاه عبّاس بهادر خان الصفوي           | أرسطوطاليس (أرسطو / المعلّم الأوّل). ٧، |
| شمسالدين محمّد الخفري٢٠              | P (1, 77, 7P 71, 771, P71,              |
| الشهرزوري٩٠٠                         | 701, 071, 771, 781, 907, 707,           |
| الشهرستاني٩٠٠                        | ۸۰۲، ۲۰۲، ۱۲، ۲۱۲، ۳۱۲، ۵۱۲،            |
| الشيخ اليوناني ٢٠٥                   |                                         |
| الشيطان                              | ارقليطوس ۲۵۰                            |
| مـــدر المــدقّفين (= صــدرالديـــر· | الإسكندر الأفروديسي ٢٠٤، ٣٣٠            |
| دشتکی) . ۲۹۰، ۲۹۷، ۳۰۴، ۳۰۳، ۳۱۰ ۳۲۳ | الإسكندر الرومي                         |
| طمّاح ۴۹                             | الأشعري١٥٧                              |
| طيماوس١١٥                            | أفضل الدين الغيلاني١۶۴                  |
| عكرمة١٢٩                             | أفلاطن. ۲۹، ۶۱، ۴۰، ۲۰۶، ۲۰۸، ۲۰۹، ۲۱۱، |
| علىّ بن أبيطالب (ع) ٣، ٨، ١١٧، ٢٤٧   | ۲۲۲، ۱۲۵، ۱۹۶۸ ۱۹۷۶                     |
| الفزاليالفزالي                       | أقليدس الصوري                           |
| فخرالدين الرازي (مثير فتنة التشكيك   | إموئ القيس ٢٣٩                          |
| صاحب المباحث المشرقية / صاحب         | أنباذقلس۴۱                              |
| المحصّل) ٢٩، ٨٩، ٩٠، ١٥٧، ١٥٥.       | أنكساغورس۴۱                             |
| 161, 161, 161, 161, 677, .77         | أنكسيمايس                               |
| 777, 767, 267, 167, 177, 797         | بهمنیار ۸۱، ۱۰۲، ۱۱۱، ۱۱۶، ۱۶۴، ۱۶۵،    |
| 777, 777, 777                        | ٧٩١، ٩٧١، ٩٩١، ٣٠٢، ٩٥٢، ١٧٢،           |
| فرفود بوس                            | 4V7, 4Y <del>4</del>                    |

| التلويحات / صاحب المطارحات) ٢٧،          | بثاغورس ۴۱، ۶۶۰                       |
|------------------------------------------|---------------------------------------|
| 78, 711, 911, 001, 097, 497,             | طبالدين الشيرازي (شارح حكمة الإشراق   |
| 147, 187                                 | / صباحب المحاكمات / قبطب فيلك         |
| مطرّزيّ                                  | التحقيق) ١٥١، ٣١٣، ٢۶۴، ٣٠٧، ٣٢١،     |
| من اشتهر بسيادة المحقّقين (= مير سيّد    | 77.                                   |
| شريف) ۳۲۷، ۳۲۷                           | بصر                                   |
| موسی (ع) ۲۰۰۰                            | قيصري                                 |
| مير محمّدباقر الداماد الحسيني / محمّد بن | كعبيكعبي                              |
| نصيرالدين الطوسي (المحقِّق الطوسي /      | ميل بن زياد ۲۴۷                       |
| الحكيم الطوسي / خاتم الحكماء) ٥٥،        | حمّد بن على الباقر (ع)١٤١             |
| VV. AA. 1P. V+1. 111. 771. 141.          | حمّد (ص) (خاتم الرسل /سيّد الممكنات   |
| ۹۳۱، ۱۵۰، ۱۵۴، ۱۵۸، ۱۹۴، ۱۷۷،            | / نبیّنا) ۳، ۷، ۸، ۹، ۲۰۰۰، ۲۱۸، ۲۲۳، |
| ۷۴۲، ۲۵۲، ۷۵۲، ۵۸۲، ۹۲، ۲۶۲،             | 741                                   |
| ٧٠٠، ٣٢٣، ٢٢٣                            | صنّف حكمة الإشراق (الشيخ الحكيم /     |
| نوح (ع)                                  | شيخ الحكماء الإلهيين / صاحب الإشراق   |
|                                          | / صاحب الأنوار و الإشراقات / صــاحب   |

## ۵. کروه یا

| أرباب الحكمة النضيجة ٢٨ | ل محمّد(ص)                              |
|-------------------------|-----------------------------------------|
| أساطين الحكمة           | ثمّة الحكمة و الكلام٢٩٢                 |
| الأشاعرة۵، ۲۸           | ثمّة الدين                              |
| الإشراقيين              | ثمَّة الفلسفة / اثمَّة الصناعة ١٧٨، ٢٨٤ |
| أصحاب الشرائع           | حبار الأُمَّة                           |
| أصحاب الصناعة           | لأحتياه                                 |
| أصحاب الكيف             | لأذكياءلائذكياء                         |

| الفّرس                                    | لآلبًاء                          |
|-------------------------------------------|----------------------------------|
| الفضلاء                                   | لإمامية                          |
| الفلاسفة / الحكماء ٥، ١٧، ٧٤، ٩٨، ٩٣.     | لأنبياء٨                         |
| ۹۰۱، ۷۰۱، ۲۱۱، ۱۱۱، ۱۱۸ ۱۲۰               | ولى العقول و الأقهام۲۹۲          |
| 171, 171, 271, 771, 771, 671,             | ولياء العلم۴                     |
| ۱۶۱، ۱۵۹، ۲۵۱، ۲۵۱، ۱۹۱، ۱۹۱،             | هل التحصيل / أولى التحصيل ٣٤، ٢١ |
| 791, 791, 641, 441, 181, 681,             | هل التحقيق                       |
| 1811 1971 4171 4171 4771                  | هل التهويل و التهويش ۴۱، ۱۶۴     |
| 747, -97, 197, 777, 877, 917,             | هل المشاهدة ١٢                   |
| V/T, /77, 777, 777, 677, /77, 777         | -<br>هل صُقع التحصيل             |
| فلاسفة الإسلام ٢٠٥٠، ٢٠٩٠                 | مض الفضلاء                       |
| القاصرون ١٩٣١، ١٩٣٣                       | عض المشهورين ٢٩٣، ٢٩٤            |
| القدماء/الأقدمون ٥، ١٠٤، ١٤٣، ١٧٥.        | مض أهل التحقيق٣٩                 |
| 7.5                                       | نی آسد ۲۴۹                       |
| قدماء الحكماء السبعة                      | -<br>لجمهور                      |
| قدماء الرواقيّين                          | دجج الإسلام ١٣٥                  |
| القشريون١٥١                               | عكماء الأصول١٧٨                  |
| المتأخّرون٧٥، ٩٣، ١٤٣، ١٤٣، ٢٥٢، ٢٥٤.     | لرواقيّون                        |
| 777, 787, 787, 017, 217, 177              | سامعون للأثر                     |
| المتألَّهون٢٢                             | لرّاح كلام أرسطاطاليس ٢٠٤        |
| المتحذلقون١٣٢                             | لشركاء في الصناعة٣٠٤             |
| المترجمة لأقوال الفلاسفة                  | لصحابة ٨                         |
| المتفلسفة١٢٠،١٢٠،١٢٠                      | لمائقة من الحكماء ١٣٧            |
| متقدّمة الفلاسفة                          | لمائفة من المتفلسفة ١٦٢          |
| المتكلِّمون ١٧، ٤١، ٧٤، ٨٩، ٨٩، ١٣٧، ١٥١. | للاب الحكمة                      |
| ۷۵۱، ۵۸۱، ۹۸۱، ۱۹۱، ۲۹۱، ۹۹۱              | لعارفونلعارفون                   |
| 1 • 7 ، 7 / 7 , 7 / 7 , 7 / 7             | العلماء                          |
| المتوغّلون في المكان و الزمان ١٢٢         | فحول                             |

| 191         | المتوهمونالمتوهمون               |
|-------------|----------------------------------|
| 4111        | لمتهؤسون بالقِدَم ۴۱، ۵۹، ۴۱، ۴، |
| 4141        | ۱۱۷، ۱۸۴، ۱۵۶ ۱۸۶، ۱۸۷، ۱۸۷      |
| ٠١٩٩        | 7AL GAL AAL TPL 3PL 1            |
| ,           | 1.7, 7.7, 7.7, 0.7, 4.7, 4.7     |
| 79.         | لمثبتون لوجود الزمان             |
| 184         | لمحصّلون ۲۷، ۳۰، ۲۰              |
| <b>YV</b> * | لمحقّقون ٢٣٢، ٢٣٨،               |
| ٣.۶         | لمشَّاوُون ٤٦، ٢١٠، ٢١٥، ٢٩٣،    |
|             | لمشركون                          |

المعتزلة .....ا ١٩١،٥٠١ اع، ١٩١ المعصومين .....١٩٨ .... الملَّة الإسلامية ......٥، ٢٤٧ الملطيّون....الملطيّون المناهم المليّون .....ا۳، ۶۱ المنكرون لوجود الزمان. ١٨، ٢٠، ٢٤، ٢٧، ۸۴ المورّخة لأحوال الحكماه..... المؤمنون .....ا الراصلون إلى العين.....١٢

| الانتصار ۲۵۰                           | ثولوجيا ٩، ١٢٠، ١٢١، ١٢٣، ١٢٩، ١٤٠،   |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| أنموذج العلوم ٣١٧، ٣٢٢، ٣٣٣            | V+Y: A+T: +17: P7T: 107: VIT:         |
| بحارالأُنوار ۲۴۹، ۲۵۰، ۲۵۱، ۳۱۵        | ٨١٦، ٢١٨                              |
| التجريد                                | جربة الأسؤلة القونرية                 |
| التحصيل ۴۶، ۸۱، ۱۰۲، ۱۱۱، ۱۱۶، ۱۶۴،    | جوبة المسائل العشر                    |
| ۵۹۱، ۷۹۱، ۹۷۱، ۵۹۱، ۳۰۲، ۲۵۲،          | لاختصاصلاختصاص على ٢٥٠                |
| 177, 877, 4.7, 8.7, .17, 717,          | ساس الاقتباس ٢٨٥، ٢٩٠، ٢٩١، ٢٩٢       |
| 017, 777, 277, •77, 777                | لاستبصار                              |
| التحفة                                 | لإشارات و التنبيهات. ۱۱، ۲۴، ۷۷، ۱۳۱، |
| التعليقات ٢٧، ٤٧، ٥٧، ٩٥، ٩٨، ٩٩، ٢٠١، | 717, 107, 707, 777, 027, •17,         |
| .11, 011, .71, 771, 771, 671,          | <b>**</b> *                           |
| 971, 401, PAI, 191, 107, 707,          | صول الهندسة                           |
| .WIL .WI                               | Y . A (                               |

| •                                       |                                           |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| شرح الأسماء الحُسنىٰ ١٥٨                | דוקה קוקה דוקה עוקה אוקה פוקה             |
| شرح الإشارات ٩٠، ٩١، ١١١، ١١٢، ١٣١،     | • ۲۲، ۳۲۲، ۹۲۲، ۹۲۲، • ۳۲، ۱۳۲،           |
| 401, VVI, 677, 767, V07, •175           | تقويم الإيمان ٣٢٧                         |
| 717, 117, 777, 777                      | التلويحات ٢٧، ٩٣، ١١٢، ٢٥٩، ٢٤٥،          |
| شرح التجويد ۳۲۰ ۳۲۰                     | 177, 187, 204                             |
| شرح التلويحات ١١٤، ٢٥٩                  | التوحيد ٢٥٠                               |
| شرح الصحايف ٣۶۶                         | تهذيب الأحكام ٢٥٠                         |
| شوح المواقف ٣١٤، ٣٢١، ٣٣٢               | ثمرة الشجرة الإلهية٢٠٥                    |
| شرح حكمة الإشراق٥٣، ١١٤، ١٥١، ٣١٠،      | الجمع بين الرأيين ٢٠٥، ٢٣٠                |
| 410                                     | حاشية إلهيات شرح التجريد ٣٢٠              |
| شرح رسالة العلم ۱۳۶۰ ۳۲۳                | حاشية التجريد                             |
| شرح عيون الحكمة ٢٤٧، ٢٧٤، ٣١٢           | حاشية شرح حكمة العين ٣٠٧                  |
| شرح ماثة كلمة ٢٥٠                       | الحاشية على حاشية الإشارات ٣٠٢            |
| الشفاء • ٢، ٢٢، ٢٧، ٣٧، ٢٧، ٤٩، •٥، ٩٥، | الحاشية على الشرح القديم للتجريد ٢٧٤      |
| 79, 49, 4V, 7V, 6V, PV, TN 6N PN        | الحاشية على شرح المختصر ٣٠٢               |
| ·P. 7P. 0P. PP. 1 · 1. Y · 1. 7 · 1.    | حكمة الإشراق ١٦٤، ١٥١، ٢١٣، ٢٤٥،          |
| A.1. 611. 171. 47131. 631.              | ۲۷۱، ۱۳۲۶ (۲۷۱                            |
| 741, 741, 641, 841, 781, 681,           | حليه الأولياء ٢٤٩                         |
| 7.71 7.71 ٧.71 ٨.71 //71 7/71           | درّة التاج ١٥١، ٣٢٣                       |
| 017, 777, 777, •77, 207, 707,           | رسائل المرتضى٠٠٠٠                         |
| 107, 107, 797, 797, 797, 697,           | رسالة الحدود ۸۲، ۱۰۶، ۳۱۰، ۳۱۱            |
| 997, 877, 897, • 47, • 67, 687,         | رسالة المعراج                             |
| 2AY, VAT, PAY, 1PY, 70%, 20%            | الرواشح السماوية٣٢٣                       |
| V°T; ለ°T) የ°T› •1T› 11T›                | روض الجنان ٢٥٠                            |
| 717, 717, 677                           | زبدة البيان ٢٥٠                           |
| الصحاح ۲۲۸، ۲۴۹، ۲۵۶، ۲۰۹، ۳۰۲،         | زمسان از دو نگاه (نهایة البیان فی درایــة |
| ۸۰۳، ۲۲۳، ۲۳۰، ۲۲۳                      | الزمان ٣١٢                                |
| الصراط المستقيم٥، ٢٢٣                   | شرح أصول الكافي ٢٤٩، ٢٥٠، ٣١٥             |

| المحصّل ٩٠، ١٠٧، ١٥٠، ١٥١، ١٥٨، ١٥٨           | لوبيقا                                                          |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۱۸۶                                           | ليماوس۲۰۱۸                                                      |
| مختلف الشيعةمختلف الشيعة                      | لل الشرايعلل الشرايع                                            |
| المشارع و المطارحات ١٥٥، ٢٤٧، ٢١،             | والى اللئالى                                                    |
| مشرق الشمسين                                  | يون الحكم و المواعظ ٢٥٠                                         |
| مشكاة الأتوار                                 | يون الحكمة ٢٩، ١٠٩، ٢٥٢، ٢٥٧، ٢٥٩،                              |
| المطالع195                                    | 777, 777, 787, 887                                              |
| مطلوب كلّ طالب٥٠                              | رر الحكم و درر الكلم ٢٥٠                                        |
| معراج نامه ١٥٠                                | ادَنا                                                           |
| مغرب اللغة مغرب اللغة                         | صوص الحكمة. ٢٥٢، ١٣٤، ١٢٨، ٢٥١،                                 |
| الملخّصالملخّص الملخّص الملخّص الملخّص الملحّ | ۲۲۰ ۱۳۱۸ ۲۳۱۱                                                   |
| الملل و النحل                                 | صول المهمَّة                                                    |
| المناقب ٥٥٠                                   | نه الرضا                                                        |
| منتهى المطلب ٢٥٠                              | كافيكافي                                                        |
| النجاة ٧٧، ١٠٤، ١١٠، ١٢٩، ١٢٨، ١٨٣            | كلمة الإلهيةكلمة الإلهية                                        |
| ۵۸۱، ۲۸۱، ۱۲۱، ۵۲۱، ۱۱۲، ۷۵۲                  | نتز العمّال                                                     |
| 1071 POY1 (971 -V71 - 1171 T                  | مباحثات ۲۰۰ ، ۳۰۰                                               |
| 114, 714, A14, G14, P14, •44                  | مباحث المشرقية. ٢٩، ١٤٤، ٢٤٠، ٢٥٨،                              |
| تقد المحصّل ۷۷، ۸۸، ۹۱، ۱۰۷، ۱۳۶              | <b>PQY: • ?</b> Y: / <b>?</b> Y: A <b>?</b> Y: TYY: <b>?</b> YY |
| ۰۵۱، ۱۵۸، ۱۹۶۸ ۱۹۴۸ - ۱۳، ۱۲۳                 | شوي۴                                                            |
| ۹۱۳، ۱۲۳، ۵۲۳، ۹۲۳                            | مجمع ۲۵۲                                                        |
| نور البراهين ٢١٥                              | جمع الأمثال                                                     |
| النهاية ۲۴۸، ۲۴۹، ۲۵۰، ۲۵۱، ۲۰۰، ۲۰۰،         | جمع الفائدة٠٠٠                                                  |
| 7 • 7 ، ٨ • 7 ، ١ / 7 ، ٣٣٢                   | جموعة مصنّفات شيخ اشواق ٣٢١                                     |
| نهج البلاغة ٢٥٠، ٢٥٢، ٢٥٦، ٢١٥                | محاسن ۲۵۰                                                       |
| الهدانة                                       | محاكمات                                                         |

### ٠. منابع ولأخذ

قرآن مجيد؛ ترجمهٔ دكتر ابوالقاسم امامي؛ تهران: انتشارات اسوه، چاپ اژل، ١٣٧٧ ش. نهجالبلاغه؛ ترجمهٔ دكتر سيّد جعفر شهيدي؛ چاپ هفتم؛ تهران: شركت انتشارات عملمي و

فرهنگی، ۱۳۷۴ ش.

١. إثنا عشر دسالة ؛ مير محمّد باقر داماد؛ به كوشش سيّد جمال الدين ميردامادي؛ تهران.

٢. الإشارات و التنبيهات؛ شيخ الرئيس ابن سينا؛ الطبع الثاني؛ دفتر نشر الكتاب، ١٢٠٣ ق.

۳. ترجمهٔ محبوب القلوب؛ ميرسيد احمد اردكاني؛ تصحيح على اوجبي؛ چاپ اوّل؛ تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلامي، ۱۳۸۰ ش.

 التعليفات؛ ابن سينا؛ حقّقه و قدّم له الدكتور عبدالرحمن بدوى؛ قم: موكز النشر ـ مكتب الأعلام الإسلام ، ١٣٠٢ ق.

۵. التوحيد؛ شيخ صدوق، تهران: كتابخانهٔ صدوق، ١٣٨٥ ق.

الجمع بين رأيم الحكيمين؛ ابونصر الفارابي؛ تحقيق الدكتور البيرنصري نادر؛ الطبعة الثانية؛
 تهران: انتشارات الزهراء، ١٤٠٥ ق.

٧. الحدود؛ ابن سينا؛ حقّفه و ترجمته و علّفت عليه أمليّة ماريّة جواشـون؛ الطبعة الأولى؛
 مصر: منشورات المعهد العلمى الفرنسى للآثار الشرقية، ١٩۶٣م.

٨ الحكمة المتعالبة؛ صدرالدين شيرازى؛ الطبعة الثالثة؛ بيروت: دار إحمياء التمواث العمريم،
 ١٩٨١م.

٩. الخصال؛ الشيخ الصدوق؛ تحقيق على أكبر الغفّاري؛ قم: مؤسّسة النشر الإسلامي.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة؛ الشيخ أقا بزرگ الطهراني؛ الطبعة الثالثة؛ بيروت: دارالأضواء،
 ۱۴۰۳ ق.

الرواشح المساوية؛ محمد باقر داماد؛ چاپ سنگر ؛ تهران.

١٢. الشفاه؛ ابن سينا؛ قم: منشورات مكتبة آية الله المرعشي، ١٢٠٢ ق.

۱۳ الصحاح؛ اسماعيل بن حمّاد الجوهرى؛ تحقيق أحمد عبدالغفور عطار؛ چاپ اوّل؛ تهران:
 انتشارات اميرى، ۱۳۶۸ ش.

۱۴. القبسات؛ میرداماد؛ به اهتمام دکتر مهدی محقّق؛ جاپ اژل؛ تهران: استشارات دانشگاه تهران، ۱۳۶۷ ش.

10. الكافي؛ محمّد بن يعقوب الكليني؛ تهران: دارالكتب الإسلامية، ١٣٨١ ق.

16. المعجم الفتهي (لوح فشرده)؛ الإصدار الثالث؛ قم: مركز المعجم الفقهي، ١٤٣١ ق.

١٧. المواقف في علم الكلام؛ عبدالرحمن الإيجى؛ بيروت: عالم الكتب.

١٨. النجاة؛ الشيخ الرئيس أبى على الحمين بن سينا؛ الطبعة الثانية؛ مصر: مطبعة السعادة،
 ١٣٥٧ ق.

١٩. أثولوجه؛ فلوطين؛ تحقيق عبدالرحمن بدوى؛ الطبعة الأولى؛ قـم: انتشارات بيدار،
 ١٤١٣ ق.

٢٠. بحارالأنوار؛ الشيخ محمّد باقر المجلسى؛ الطبعة الثانية؛ بيروت: مؤسّسة الوفاء، ١٩٨٣ م.
 ٢١. تقويم الإيمان؛ مير محمّد باقر داماد الحسينى؛ حقّقه و قدّم له على اوجبى؛ الطبعة الأولى؛ تهران: مركز نشر ميراث مكتوب، ١٣٧٥ ش.

۲۲. حکیم استرآباد؛ دکتر سیّد علی موسوی مدرس بهیهانی؛ چاپ دوّم؛ تهران: انتشارات دانشگاه تیران، ۱۳۷۷ ش.

۲۳. داثرة المعارف بزرگ اسلامی؛ زبر نظر کاظم موسوی بجنوردی؛ تهران، ۱۳۶۷ ش.

 ۲۴. داارة المعارف فارسی؛ به سرپرستی غلامحسین مصاحب؛ تهران: شرکت سهامی کتابهای چیبی ، ۱۳۵۶ ش.

۲۵. دایرهٔ المعارف تشیّع؛ زیر نظر احمد صدر حاج سیّد جوادی، کامران فانی و بـهاءالدیـن خرمشاهی؛ ج ۶، چاپ اوّل؛ تهران: بنیاد خیریه و فرهنگ شطّ، ۱۳۷۶ ش.

75. شرح المقاصد؛ سعدالدين تفتازاني؛ تحقيق الدكتور عبدالرحمن عميرة؛ الطبعة الأولىٰ؛ بيروت: عالم الكتب، ١٣٩٨ م.

٧٧. شرح المنظومة؛ حاج ملّا هادي سبزواري؛ قم: انتشارات دارالعلم.

٢٨. شرح المواقف في الكلام؛ ميرسيّد شريف الجرجاني؛ مصر: محمّد افندي، ١٣٢٥ ق.

٢٩. شرح حكمة الإشراق؛ محمود بن مسعود كازروني؛ باهتمام عبدالله نوراني ـ مهدى محقّن؛
 چاپ اوّل، تهران: مؤسّسة مطالعات اسلامي، ١٣٨٠ ش.

٣٠. شرح عيون الحكمة؛ الإمام فخرالدين الرازى؛ تحقيق الدكتور الشيخ أحمد حجازى أحمد

السقا؛ الطبعة الأولى؛ تهران: منشورات مؤسّسة الصادق (ع)، ١٣٧٣ ش.

۳۱. شرح فصوص الحكمة؛ محمّدتقى استرآبادى؛ به اهتمام محمّدتقى دانش پؤوه، چاپ اؤل،
 تهران: مؤسّسة مطالعات اسلامى، ۱۳۵۸ ش.

٣٢. عوالي اللثالي؛ ابن أبي الجمهور الأحسائي؛ تحقيق مجتبي العراقي؛ قم: ١٢٠٣ ق.

٣٣. عيون أخبار الرضائليِّة؛ شيخ صدوق ابن بابويه؛ ترجمه و تصحيح على اكبر غفّارى؛ چاپ اوّل؛ تهران: نشر صدوق، ١٣٧٣ ش.

۳۴. غرر الحکم و درر الکلم؛ عبدالواحد بن محمّد تمیمی آمدی؛ شارح جمالالدین محمّد خوانساری؛ مقدمه و تصحیح و تعلیق میر جلال الدین حسینی ارموی «محدّث»؛ تهران: مؤسّسهٔ انتشارات و چاپ دانشگاه تهران، ۱۳۷۳ ش.

٣٥. فهرست النبایی کتب خطّی کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی؛ محمّد اَصف فکرت؛ چاپ
 اؤل؛ مشهد: انتشارات اَستان قدس رضوی، ۱۳۶۹ ش.

۳۶. فهرست میکروفیلمهای کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران؛ محمدتقی دانش پژوه؛ چاپ اوّل؛
 تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۴۸ ش.

۳۷. فهرست نسخههای خطّی دانشکدهٔ حقوق دانشگاه نهران؛ نگارش محمّد تقی دانش پـژوه؛ چاپ اوّل؛ تهران: انتشارات دانشگاه تهران.

٣٨. فهرست نسخه هاى خطّى كتابخانة آيت الله روضاتى؛ محمدعلى روضاتى؛ اصفهان: نفائس
 المخطوطات، ١٣٣١ ش.

۳۹. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیّات و معارف اسلامی دانشگاه تهران؛ گردآوری و تنظیم سیّد محمّد باقر حجّتی با تحقیق و نظارت محمّدتقی دانش پژوه؛ چاپ ازّل؛ تـهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۴۵ ش.

۴۰. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ عمومی آبت الله مرعثی؛ نگارش سیّد احمد حسینی؛
 چاپ درّم؛ قم.

۴۱. فهرست نسخههای خطّی کتابخانهٔ عمومی اصفهان؛ تهیه و تنظیم جواد مقصود هسمدانسی؛ چاپ اوّل؛ تهران: آبان ۱۳۴۹ ش.

۴۲. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی؛ عبدالحسین حاثری؛ چاپ اول؛
 تهران: چاپخانهٔ مجلس، ۱۳۵۵ ش.

۴۳. فهرست نسخههای خطّی کتابخانهٔ مـدرسهٔ سـپهسالار؛ مـحمّدتقی دانش.پـژوه و عـلـینقی مـنزوی؛ تهران: انشـارات دانشگاه تهران. ۴۴. فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ نمرکزی دانشگاه تهران؛ محمّد تقی دانش پژوه، چاپ اژل؛ تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۹ ش.

۴۵. فهرست نسخههای خطّی کتابخانهٔ ملّی ملک؛ زیر نظر و تألیف ایرج افشار و مـحمّدتقی دانشپژوه.

۴۶. فهرست نسخههای خطّی کتابخانهٔ وزیری یزد؛ نگارش محمّد شیروانی.

 ۴۷. فهرستوارهٔ نسخه های خطّی مجموعهٔ مشکوه؛ تنظیم محمد شیروانی؛ چاپ اوّل؛ تهوان: انتشارات کتابخانهٔ مرکزی و مرکز اسناد شمارهٔ ۱۱، ۱۳۵۵ ش.

۴۸. قاموس المحيط؛ مجدالدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادى؛ تحقيق مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة؛ الطبعة الثالثة؛ بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٣م.

٤٩. كشف الظنون عن أمامي الكتب و الفنون؛ حاجى خليفه؛ بيروت: دارالفكر، ١٩٨٢ م.

۵۰.گنجینهٔ بهارستان (علوم قرآنی و روایی ۱)؛ به اهتمام سیّد مهدی جهرمی؛ چاپ ازّل؛ تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۸۰ ش.

٥١. لغتامه؛ على اكبر دهخدا؛ چاپ اوّل؛ تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ١٣٧٣ ش.

۵۲. مجمع الأمثال؛ أبوالفضل أحمد بن محمّد النيسابوري؛ بيروت: دار مكتبة الحياة، ٣٩٥م.

۵۳. مجموعهٔ مصنّفات شیخ اشراق؛ تصحیح سیّد حسین نـصر؛ چـاپ دوّم؛ تـهران: مـؤسّسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۲ ش.

۵۴ معجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم؛ محمد فؤاد عبدالباقى؛ بيروت: دار إحياء السواث العربي.

۵۵. معجم المفهرس لألفاظ أحاديث الكتب الأربعة؛ زير نظر عـلمــرضا بـــرازش؛ حِـــاب اوّل؛ تهران: انتشارات احـياء كتاب، ۱۳۷۳ ش..

۵۶. معجم المفهرس لألفاظ أحاديث بحارالأنوار؛ زير نظر علمىرضا برازش؛ چاپ اژل؛ تهران: انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامى، ۱۳۷۲ ش.

۵۷ معراج نامه؛ ابوعلی سینا؛ مقدمه تصحیح و تعلیق نجیب مایل هروی؛ چاپ دوّم؛ مشهد بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، ۱۳۶۶ ش.

۵۸. منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران؛ تهیه و تحقیق سیّد جلالالدین آشتیانی؛ چاپ دوّم؛ قم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۶۳ ش.

۵۹. منطق و مباحث الفاظ؛ به اهتمام مهدی محقّق و توشی هیکو ایزوتسو؛ تهران: مموسّسهٔ مطالعات اسلامی، ۱۳۵۳ ش.

#### In the Name of God, the Compassionate, the Merciful

Like a very large sea, the rich Islamic culture of Iran has produced countless waves of handwritten works. In truth these manuscripts are the records of scholars and great minds, and the hallmark of us Iranians. Each generation has the duty to protect this valuable heritage, and to strive for its revival and restoration, so that our own historical, cultural, literary, and scientific background be better known and understood.

Despite all the efforts in recent years for recognition of this country's written treasures, the research and study done, and the hundreds of valuable books and treatises that have been published, there is still much work to do. Libraries inside and outside the country preserve thousands of books and treatises in manuscript form which have been neither identified nor published. Moreover, many texts, even though they have been printed many times, have not been edited in accordance with scientific methods and are in need of more research and critical editions.

The revival and publication of manuscripts is on the responsibility of the researchers and cultural institutions. The Library, Musium and Assembly's Ducuments Center and the Written Heritage Publication Center, that have been founded in pursuing this cultural goals, with their coaporation are going to present a valuable collection of texts in critical, scientific and edited style to the Islamic cultural Iraninian society.

#### A MIRĀS-E MAKTUB BOOK

© Written Heritage Publication Centre, 2002 First Published in the I. R. of Iran by Mirās-e Maktub

#### ISBN 964-6781-67-5

All rights reserved. No part of this book may be reproduced, in any form or by any means, without the prior permission of the publisher.

## AL-ŞIRĀŢ AL-MUSTAQĪM

AL-Mir Muhammad Baqir al-Damad

Edited by 'Ali Owjabī